






Nella pagina accanto:

Madre di Dio Odigitria

Mosaico XII sec.

Duomo di Monreale

Quest’anno le immagini saranno tratte dai mosaici del Duomo di 
Monreale, seguendo la scelta fatta per la Bibbia del Giubileo 2025.



Ecco, la vergine concepirà 
e darà alla luce un figlio:

a lui sarà dato il nome di Emmanuele,
che significa Dio con noi.

(Mt 1,23)





5

In principio era il Verbo,
e il Verbo era presso Dio

e il Verbo era Dio…
E il Verbo si fece carne

e venne ad abitare in mezzo a noi 
(Gv 1,1.14)

EGLI È LA NOSTRA PACE

Carissimi nel Signore!

L’anno che volge al termine si è caratterizzato come Giubileo del-
la speranza: una speranza declinata in molti modi, con le più belle 
sfumature della vita, del cammino, del desiderio… Una speranza 
narrata da bambini, giovani e anziani, da tanti gruppi di persone 
radunate secondo la loro specifica missione nell’ambito della socie-
tà, una speranza affermata con fede da malati, poveri e carcerati. 
Insomma, una speranza vissuta insieme, in solidarietà, come popo-
lo fedele di Dio, aperto al grido dell’intera umanità. 

E questo grido ha un Nome: Pace!
Ecco perché l’Anno Giubilare trova nel Tempo di Avvento e nel 

Tempo di Natale che stiamo vivendo la sua pienezza e la sua conti-
nuità. Si chiuderà la Porta Santa, ma essa ha aperto davanti a noi 
la Via Santa, da percorrere ancora insieme, giorno dopo giorno, con 
perseveranza: un cammino di pace per tutti i popoli.

Pace! 
Anche quest’anno non trovo altra “parola” per esprimervi il mio 

augurio natalizio. Ed è una “Parola” con la lettera maiuscola, una 
“Parola” silenziosa, una Parola che si fa carne nella grotta di Bet-



6

lemme e nel nostro cuore, come nel cuore materno di Maria e tra le 
braccia premurose di Giuseppe.

Questa pace, in anni tragici non meno di quelli che stiamo vi-
vendo, è stata cantata con note struggenti dalla martire Edith Stein 
in quello scritto sul Natale che mai ci si stanca di leggere e rileggere, 
tanto è pervaso di verità e di poesia, di adorante silenzio e di coin-
volgente passione. 

«Natale. La sola parola – scrive Edith Stein – sa di incanto, un 
incanto a cui, si può dire, nessun cuore può sottrarsi. Una festa di 
amore e di gioia: ecco la stella, alla quale tutti mirano… 

Ma per il cristiano si tratta anche di “ben altro”… 
“E il Verbo si fece carne”. È il momento in cui la nostra speranza 

si sente appagata… 
Ma il cielo e la terra non sono ancora divenuti una cosa sola. La 

stella di Betlemme è una stella che continua a brillare anche oggi in 
una notte oscura. Dov’è il giubilo delle schiere celesti? Dov’è la pace 
in terra?».

«Egli è la nostra Pace», ci dice l’Apostolo. Ed entra ancora 
nel nostro mondo in piccolezza e povertà, avvolto in poche fasce 
e deposto in una mangiatoia. Là dobbiamo cercarlo, se vogliamo 
trovarlo, rivestiti di umiltà come i pastori, animati da un grande 
desiderio come i magi, attoniti per lo stupore al canto degli angeli 
che non si stancano di ripetere il grande annunzio: «Gloria a Dio 
nell’alto dei cieli e Pace in terra agli uomini che Dio ama».

Pace in terra! 
È questa l’invocazione e l’accorata preghiera che sale da tutti i 

cuori; è il desiderio che più di tutti ci rende fratelli tra noi e mendi-
canti alla grotta di Betlemme.



7

Pace! 
Abbiamo letto con commozione questa “parola” nella dichiara-

zione congiunta del Santo Padre Leone XIV e di Sua Santità Barto-
lomeo I, là dove ci si impegna a «contribuire in modo fondamentale 
e vivificante alla pace tra tutti i popoli. Insieme alziamo fervida-
mente le nostre voci invocando il dono divino della pace sul nostro 
mondo».

Ancora l’abbiamo sentita vibrare nell’Appello del Papa al termi-
ne del suo primo Viaggio Apostolico, quando dopo la Santa Messa 
a Beirut ha implorato da Dio il dono della pace e ha invitato tutti 
«ad alzare lo sguardo al Signore che viene…, a incamminarsi sulla 
via della fraternità e della pace». Triplice il suo invito, che ci riguar-
da da vicino: «Siate costruttori di pace, annunciatori di pace, testi-
moni di pace!». Costruttori di pace, rifiutando nelle nostre relazioni 
la logica delle ostilità, delle divisioni, della violenza. «Mettiamoci 
tutti – ha concluso il Santo Padre – al servizio della vita, del bene 
comune, dello sviluppo integrale delle persone».

Per questo occorre “educare il cuore alla pace”. A tal proposito 
desidero attirare l’attenzione sulla “Nota pastorale” preparata dal-
la CEI, dal titolo Educare a una pace disarmata e disarmante. 
Molto ricca nel suo sviluppo, guida a riscoprire in tutto la centralità 
di Cristo, nostra Pace. Belli, in particolare, i tanti riferimenti agli 
“artigiani e architetti della pace”, «che in ogni epoca sono stati l’e-
sempio più vero che la pace è una via umile, fatta di gesti quotidia-
ni, che intreccia pazienza e coraggio, ascolto e azione». 

Tutto questo ci riporta all’umile grotta di Betlemme, dove attor-
no alla Santa Famiglia si radunano, misteriosamente attratti dal 
Bambino, uomini di ogni lingua, popoli e nazioni.



8

Accorriamo noi pure in questi giorni santi alle sacre celebrazioni, 
partecipando in ascolto attento, con cuore commosso, in gioia pro-
fonda, per rinascere con Gesù che nasce e con Lui crescere in sapien-
za e grazia; per essere, con Maria e Giuseppe, madri e padri di tanti 
piccoli abbandonati, di un’umanità bisognosa di cura, di sostegno, 
di protezione: di una casa accogliente.

Riprendendo le parole pronunziate da san Paolo VI in Terra 
Santa (5 gennaio 1964), sia per noi la grotta di Betlemme il luogo 
santo dove iniziamo di nuovo a lasciarci attrarre dalla vita di Gesù, 
dove impariamo «ad osservare, a meditare, a penetrare il significato 
così profondo e così misterioso di questa manifestazione del Figlio di 
Dio tanto semplice, umile e bella». E, grazia su grazia, «forse anche 
impariamo, quasi senza accorgercene, ad imitare», a diventare noi 
stessi grotta ospitale, perché Gesù possa nascere oggi nel mondo. E 
diffondere la sua pace, stringendo in un unico abbraccio i popoli 
divisi, offrendo un sorriso ai volti tristi, condividendo il pane della 
fraternità ai mendicanti di vita, la gioia del perdono a noi tutti, che 
attendiamo la salvezza. 

Signore Gesù, tu vieni a nascere nella povera grotta di Betlem-
me: vieni a dimorare anche nelle nostre case, in noi stessi. Trasfor-
maci, rinnovaci, perché possiamo essere luogo dove il tuo amore si 
rende presente e la tua pace regna.

Vi benedico nel Signore, Dio con noi

Isola san Giulio, 13 dicembre 2025, Santa Lucia



9

LA PAROLA 

DEL SANTO PADRE

Maria 
diede alla luce il suo figlio primogenito,
lo avvolse in fasce 
e lo pose in una mangiatoia, 
perché per loro non c’era posto 
nell’alloggio (Lc 2,7).

Povertà: rivelazione d’amore

dall’Esortazione apostolica Dilexi te 

Dio sceglie i poveri

Dio è amore misericordioso e il suo progetto d’amore, che si 
estende e si realizza nella storia, è anzitutto il suo discendere e ve-
nire in mezzo a noi per liberarci dalla schiavitù, dalle paure, dal 
peccato e dal potere della morte. Con uno sguardo misericordioso 
e il cuore colmo d’amore, Egli si è rivolto alle sue creature, pren-
dendosi cura della loro povertà. 

Proprio per condividere i limiti e le fragilità della nostra natura 
umana, Egli stesso si è fatto povero, è nato nella carne come noi 
e lo abbiamo conosciuto nella piccolezza di un bambino deposto 
in una mangiatoia e nell’estrema umiliazione della croce, laddove 
ha condiviso la nostra radicale povertà, che è la morte. 

Si comprende bene, allora, perché si può parlare di un’opzione 
preferenziale da parte di Dio per i poveri […]. Essa intende sotto-
lineare l’agire di Dio che si muove a compassione verso la povertà 
e la debolezza dell’umanità intera e che, volendo inaugurare un 
Regno di giustizia, di fraternità e di solidarietà, ha particolarmen-
te a cuore coloro che sono discriminati e oppressi, chiedendo an-



10

che a noi, alla sua Chiesa, una decisa e radicale scelta di campo a 
favore dei più deboli.

Si comprendono in questa prospettiva le numerose pagine 
dell’Antico Testamento in cui Dio viene presentato come Colui 
che ascolta il grido del povero e interviene per liberarlo. […]

Fin dall’inizio la Scrittura manifesta con così viva intensità l’a-
more di Dio attraverso la protezione dei deboli e dei meno abbien-
ti, al punto che si potrebbe parlare di una sorta di “debolezza” di 
Dio nei loro confronti (nn. 16-17). 

Gesù, Messia povero e per i poveri 

Il desiderio divino di ascoltare il grido dei poveri trova in Gesù 
di Nazareth la sua piena realizzazione. Nella sua incarnazione, 
Egli «svuotò sé stesso assumendo una condizione di servo, diven-
tando simile agli uomini» (Fil 2,7). Si tratta di una povertà radica-
le, fondata sulla sua missione di rivelare il vero volto dell’amore 
divino. Pertanto, con una delle sue mirabili sintesi, san Paolo può 
affermare: «Conoscete la grazia del Signore nostro Gesù Cristo: 
da ricco che era, si è fatto povero per voi, perché voi diventaste 
ricchi per mezzo della sua povertà» (2Cor 8,9).

Il Vangelo mostra che questa povertà toccava ogni aspetto del-
la sua vita. Fin dal suo ingresso nel mondo, Gesù ha fatto espe-
rienza delle difficoltà relative al rifiuto. Luca, narrando l’arrivo a 
Betlemme di Giuseppe e Maria, ormai prossima al parto, osserva: 
«Per loro non c’era posto nell’alloggio» (Lc 2,7). Gesù nacque in 
umili condizioni; appena nato fu adagiato in una mangiatoia; ben 
presto, per salvarlo da morte, i suoi genitori fuggirono in Egitto 
(cf. Mt 2,13-15). All’inizio della sua vita pubblica, fu scacciato da 
Nazareth dopo che nella sinagoga aveva annunciato l’adempiersi 
in Lui dell’anno di grazia di cui gioiscono i poveri (cf. Lc 4,14-30). 
Non vi fu luogo accogliente nemmeno per la sua morte: lo con-
dussero fuori da Gerusalemme per la crocifissione (cf. Mc 15,22). 



11

Gesù si presenta al mondo non solo come Messia povero, ma 
anche come Messia dei poveri e per i poveri.

Vi sono alcuni indizi a proposito della condizione sociale di 
Gesù. Anzitutto, egli svolge il mestiere di artigiano o carpentiere, 
(cf. Mc 6,3). Si tratta di una categoria di persone che vivono con 
il loro lavoro manuale. Non essendo possessori di terra, venivano 
considerati inferiori rispetto ai contadini. Quando il piccolo Gesù 
viene presentato al Tempio da Giuseppe e Maria, i suoi genitori 
offrirono una coppia di tortore o di colombi (cf. Lc 2,22-24), che 
era l’offerta dei poveri (cf. Lv 12,8) . […]

All’inizio del suo ministero pubblico, Gesù si presenta nella si-
nagoga di Nazareth leggendo il rotolo del profeta Isaia e applican-
do a sé stesso la parola del profeta: «Lo Spirito del Signore è sopra 
di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha man-
dato a portare ai poveri il lieto annuncio» (Lc 4,18; Is 61,1). Egli, 
dunque, si manifesta come Colui che, nell’oggi della storia, viene 
a realizzare la vicinanza amorevole di Dio: «Dio si è fatto vicino, 
Dio vi ama» (cf. Lc 7,22). Questo spiega perché Egli proclama: 
«Beati voi poveri, perché vostro è il regno di Dio» (Lc 6,20). 

E la Chiesa, se vuole essere di Cristo, dev’essere Chiesa delle 
Beatitudini: Chiesa che fa spazio ai piccoli e cammina povera con 
i poveri (nn. 18-21).

Un popolo in cammino 

L’esperienza della migrazione accompagna la storia del Popo-
lo di Dio. Abramo parte senza sapere dove andrà; Mosè guida il 
popolo pellegrino attraverso il deserto; Maria e Giuseppe fuggono 
con il Bambino in Egitto. Lo stesso Cristo, che «venne fra i suoi, e 
i suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11), ha vissuto in mezzo a noi 
come uno straniero. 

La Chiesa, come una madre, cammina con coloro che cam-
minano. Dove il mondo vede minacce, lei vede figli; dove si co-



12

struiscono muri, lei costruisce ponti. Sa che il suo annuncio del 
Vangelo è credibile solo quando si traduce in gesti di vicinanza e 
accoglienza. E sa che in ogni migrante è Cristo stesso che bussa 
alle porte della comunità. […]

Tuttavia, i più poveri non sono solo oggetto della nostra com-
passione, ma maestri del Vangelo. Non si tratta di “portar loro” 
Dio, ma di incontrare Dio presso di loro. Servire i poveri è un 
incontro, dove Cristo viene rivelato e adorato.

La cura dei poveri fa parte della grande Tradizione della Chie-
sa, come un faro di luce che, dal Vangelo in poi, ha illuminato 
i cuori e i passi dei cristiani di ogni tempo. Pertanto, dobbiamo 
sentire l’urgenza di invitare tutti a immettersi in questo fiume di 
luce e di vita che proviene dal riconoscimento di Cristo nel volto 
dei bisognosi e dei sofferenti. L’amore per i poveri è un elemento 
essenziale della storia di Dio con noi […]. 

In quanto è Corpo di Cristo, la Chiesa sente come propria 
“carne” la vita dei poveri, i quali sono parte privilegiata del popo-
lo in cammino. 

Non è sufficiente limitarsi a enunciare in modo generale la 
dottrina dell’incarnazione di Dio; per entrare davvero in questo 
mistero, bisogna specificare che il Signore si fa carne che ha fame, 
che ha sete, che è malata, carcerata. L’amore cristiano supera ogni 
barriera, avvicina i lontani, rende familiari i nemici, valica abissi 
umanamente insuperabili, entra nelle pieghe più nascoste della 
società. Per sua natura, non ha limiti: è per l’impossibile. 

Ebbene, una Chiesa che non mette limiti all’amore, che non 
conosce nemici da combattere, ma solo uomini e donne da amare, 
è la Chiesa di cui oggi il mondo ha bisogno.

Dice il Libro dei Proverbi: «Chi è generoso sarà benedetto, per-
ché egli dona del suo pane al povero» (Pr 22,9). E sarà possibile 
per quel povero sentire che le parole di Gesù sono per lui: «Io ti ho 
amato» (Ap 3,9) (nn. 73-79.103, passim).



13

ALLA SCUOLA DEL NOSTRO

SANTO PADRE BENEDETTO

nell’Anno Giubilare della speranza

Mentre un profondo silenzio 
avvolgeva tutte le cose, 
e la notte era a metà del suo corso, 
il tuo Verbo onnipotente, o Signore, 
è sceso dal cielo, 
dal tuo trono regale 
(dalla Liturgia; cf. Sap 18,1-15)

Il silenzio

Esperienza ascetica e mistica

M. Anna Maria Cànopi osb 

Nella lettura della Santa Regola in chiave giubilare, in questo 
tempo dell’anno che ci porta ormai verso l’Avvento e il Natale, è 
bene soffermarci sul capitolo VI, dedicato al silenzio. Esso si apre 
con una solenne esortazione: Facciamo quel che dice il Profeta.

Sembra un suono di tromba che convoca non solo i monaci, 
ma tutti i cristiani, tutti gli uomini per un importante annunzio. E 
che cosa dice?

Ho detto: «Veglierò sulla mia condotta 
per non peccare con la mia lingua.
Ho posto un freno alla mia bocca (v. 1; cf. Sal 38,2-3).

Potremmo anche dire: Ho posto una sentinella alla porta del 
mio cuore… Perché? È ancora la Parola di Dio a dircelo: Sta scrit-
to: Nel molto parlare, non eviterai il peccato (v. 4; cf. Pr 10,19).



14

È una lezione che dovremmo avere già imparato, perché tutti 
abbiamo fatto esperienza del male fatto a causa della mancanza 
di vigilanza nell’uso della parola, ma… è un’arte da apprendere. 
Perciò il santo Padre Benedetto dice: Parlare e insegnare è compito 
del maestro; tacere e ascoltare si addice al discepolo (v. 6).

Questo “maestro” indica certamente le persone che hanno il 
compito di formare nella vita monastica; prima di tutto, però, è il 
Maestro interiore, è lo Spirito Santo. Se non abbiamo l’orecchio 
del cuore in ascolto dello Spirito – di qui la necessità del silenzio – 
nemmeno siamo in grado di ascoltare quello che ci viene detto nel 
nome del Signore per accompagnarci nella via della conversione e 
della vita, del nostro pellegrinaggio terreno.

Ecco, allora, una prima conclusione: un serio cammino giu-
bilare esige un profondo impegno nel silenzio, perché il silenzio 
favorisce sia la conversione (aspetto ascetico) sia soprattutto l’inte-
riorizzazione dei misteri di Cristo (aspetto mistico).

Abbiamo bisogno tutti di silenzio. Abbiamo tutti bisogno di 
imparare a tacere. Questo primo sforzo di riservare dentro di noi 
una “cella di silenzio” ci permette di avvertire un vuoto interiore 
che il frastuono esteriore non riempie e non sazia. È la preghiera, 
allora, che quasi da sé – diceva Paolo VI – si riaccende nell’intimi-
tà del cuore sincero: il bisogno di Dio si pronuncia, umile e forte. 
E non resta senza risposta. Dio parla nel silenzio interiore.

Se pensiamo che questo è il frutto del silenzio ascetico, le fatiche 
e le rinunzie necessarie per favorirlo e custodirlo non appaiono 
più pesanti, ma risultano, se non facili, almeno ricche di speranza, 
e sono più volentieri accolte.

Tale silenzio è come il portale d’ingresso nella “cattedrale del 
silenzio”, dove il silenzio si riveste di luce, si rivela come cielo 
stellato dell’anima, come luogo di incontro con Dio. Tuttavia mai 
il silenzio – nemmeno nel suo aspetto più austero – è mutismo, 
chiusura, ripiegamento su di sé. Non è questo! Piuttosto bisogna 



15

convincersi che prima di godere del silenzio occorre essere dispo-
nibili al silenzio, facendo tacere l’«io», che soffoca il silenzio. 

C’è un silenzio esteriore che conduce, come sentiero montano, 
al silenzio interiore. Man mano che si avanza, si lasciano cadere 
i tanti rumori, ma non per costrizione, bensì per stupore, per un 
inatteso senso del mistero, per la percezione che un altro silenzio 
emerge. Per usare un altro paragone, pensiamo alla cura di una 
mamma in attesa: come si fa attenta e piena di precauzioni per 
amore della creatura che porta in grembo!

Il silenzio ascetico riguarda, in concreto, il modo di agire: come 
ci muoviamo, se frettolosamente o pacatamente, come apriamo o 
chiudiamo le porte, se siamo impulsivi, impazienti o accoglienti e 
pieni di garbo… Ma non solo. Per amore del silenzio, si avrà cura 
di trovare nella giornata “tempi” speciali di silenzio e di disporre 
nel proprio ambiente vitale “luoghi di silenzio”. Il silenzio este-
riore, infatti, mentre plasma l’ambiente circostante, entra dentro 
di noi e, a poco a poco, ci trasforma, diventa silenzio interiore. «In 
un primo momento – scrive Isacco di Ninive – sforziamoci di fare 
silenzio, poi dal silenzio nascerà qualcosa che ci condurrà verso 
il silenzio. Che Dio ti conceda di sentire questo “qualcosa” che 
nasce dal silenzio!». È una vera e propria nascita che non solo si 
avverte dentro, ma risplende anche fuori, e avrà il volto del sor-
riso, dello sguardo buono, del gesto delicato. È il silenzio pieno 
di attenzione, di amore, di carità, di benevolenza che esprime la 
gioia di vedere gli altri. Gioia piena di stupore, perché ormai gli 
altri, tutti gli altri, sono la presenza del Signore, del Dio-con-noi. 
Questo è il silenzio vero! E dovrebbe essere un frutto del Giubileo, 
perché nasce da un cuore puro e diventa comunione con Dio nella 
preghiera e comunione fraterna tra di noi.

Quale lotta, però, è necessaria! E non è mai terminata. Ogni 
giorno – come il pellegrino riprende il cammino – va ripreso il 
combattimento spirituale contro i disordini interiori, contro il 



16

chiasso dei nostri egoismi, ma ogni giorno anche riceviamo, dopo 
la battaglia, il dono della pacificazione interiore, che è silenzio 
ricolmo di Dio. Ogni giorno, in certo modo, nasciamo come il 
vecchio Adamo, ferito dal peccato. Ogni giorno, però, aprendoci 
alla grazia, possiamo giungere a sera come il vegliardo Simeone 
o l’anziana Anna che cantano a Dio il loro stupore, perché ogni 
uomo manifesta la presenza del Signore. Tutto è luce. 

È il miracolo di una vita animata dalla ricerca del Signore; an-
cora di più, è il miracolo di una vita innestata nella vita di Gesù, 
come lo fu la vita della Vergine Maria. Per questo, nella conclusio-
ne della Bolla di indizione del Giubileo, Incarnationis Mysterium, 
Giovanni Paolo II contempla Maria Santissima:

La gioia giubilare non sarebbe completa se lo sguardo non si portas-
se a Colei che nell’obbedienza piena al Padre ha generato per noi nella 
carne il Figlio di Dio… Donna del silenzio e dell’ascolto, docile nelle 
mani del Padre, la Vergine Maria è invocata da tutte le generazioni 
come «beata», perché ha saputo riconoscere le meraviglie compiute in 
lei dallo Spirito Santo. Mai si stancheranno i popoli di invocare la Ma-
dre della misericordia e sempre troveranno rifugio sotto la sua protezio-
ne. Colei che, con il figlio Gesù e con lo sposo Giuseppe, fu pellegrina 
verso il tempio santo di Dio, protegga il cammino di quanti si faranno 
pellegrini in questo anno giubilare (n. 14).

Questo dobbiamo noi cercare di essere: persone di silenzio e di 
ascolto, persone docili in umile obbedienza, in carità operosa, in 
perseverante pazienza. Solo così avanziamo nel cammino di san-
tificazione. Allora il pellegrinaggio della nostra vita – che nell’An-
no Giubilare riceve una nuova spinta di grazia – ci farà entrare 
sempre di più nel mistero del Verbo della Vita, per poter essere 
noi stessi il luogo in cui, come in Maria, Dio si incarna; la nostra 
dimora una nuova Betlemme per tutti i poveri, la nostra vita una 
radiosa presenza del Dio-con-noi, per illuminare il pellegrinaggio 
terreno che sfocia nel Santuario del cielo.



17

ALLA SCUOLA
DELLA SAPIENZA

Ecco, 
vi annuncio una grande gioia:
oggi, è nato per voi un Salvatore, 
che è Cristo Signore (Lc 2,10)

Il vagito della nuova infanzia del mondo

dai Sermoni 	 Serm 140 ter ss, passim

di san Pier Crisologo, vescovo e dottore della Chiesa

Beata fecondità

Fratelli, perché possa da me oggi essere esaltata la maestà della 
nascita del Signore, per mezzo vostro deve essermi ottenuta dal 
Signore la facoltà che egli stesso ponga le parole sulle labbra del 
suo vescovo. Infatti, non ci sforziamo di spiegare l’ineffabile miste-
ro della divina generazione, ma siamo desiderosi di annunciare la 
grande e mirabile gioia della nostra salvezza.

Ascolta le parole dell’angelo: «Lo Spirito del Signore verrà so-
pra di te e la potenza dell’Altissimo ti coprirà con la sua ombra» 
(Lc 1,35). Si rinnova l’umanità: Cristo si è incarnato non per sé, 
ma per noi. Ciò che si compie, fratelli, è divino, non umano. 

L’angelo è venuto al domicilio della verginità per preparare la 
reggia al Re, il tempio a Dio, il talamo allo Sposo celeste. Maria 
offre un servizio fedele. Beata la fecondità che ottenne l’onore 
della maternità e non perdette il privilegio della verginità.

Avete udito, fratelli, l’angelo parlare con una donna della re-
denzione dell’uomo. Tratta, tratta l’angelo con Maria della sal-
vezza. Avete udito l’angelo costruire con arte ineffabile dal fango 
della nostra carne il tempio della divina maestà. Avete udito che 



18

Dio veniva posto sulla terra e l’uomo in cielo per un incomprensi-
bile mistero. Avete udito che in modo inaudito Dio e l’uomo sono 
uniti in un unico corpo.

Hai trovato grazia presso Dio (Lc 1,30). Quando dice queste 
parole, l’angelo stesso è ammirato che una donna abbia trovato 
tanto favore o che tutti gli uomini per mezzo suo abbiano trovato 
la vita. L’angelo è stupito che nello spazio ristretto di un grembo 
verginale venga tutto Dio, per il quale è angusto l’intero universo.

Giudicate, fratelli, con quale riverenza, con quale tremore sia 
giusto e conveniente che noi partecipiamo a così grande mistero.

Non indagare, o uomo, il concepimento della Vergine, ma cre-
di, poiché senza la fede non potrai raggiungere nemmeno la più 
piccola delle opere di Dio. 

Ciò che Dio ordina, l’angelo lo esegue; lo Spirito lo compie, la 
Vergine lo crede, i cieli lo narrano, il firmamento lo annunzia, le 
stelle lo mostrano, i Magi lo proclamano, i pastori lo adorano, gli 
armenti lo conoscono, secondo l’affermazione del Profeta: Il bue 
conobbe il suo padrone e l’asino la mangiatoia del suo Signore (Is 1,3). 

Tu, uomo, se non subito con gli angeli, riconoscilo almeno in-
sieme con i giumenti. Ecco, i giumenti strofinano con la coda, 
accarezzano con gli orecchi, lambiscono con la lingua il loro Cre-
atore e con i movimenti a loro possibili riconoscono che Egli, con-
tro natura, è venuto nella tua natura.

Radunati presso la mangiatoia…

Avendo considerato a lungo il mistero dell’annunciazione, 
finalmente giungiamo alla sacra culla della Natività di Cristo. 
Questa ci viene oggi narrata così dalle parole del Vangelo: In quei 
giorni uscì un editto di Cesare Augusto, perché si facesse il censimento 
di tutta la terra (Lc 2,1). Perciò salì anche Giuseppe per farsi regi-
strare con Maria, sua promessa sposa. 



19

Ha fatto bene l’evangelista a dire salì perché sempre, per rag-
giungere le realtà divine, si richiede di salire in alto. Salì per di-
chiarare che egli era custode. Salì anche Maria che portava non il 
peso umano, ma il dono divino.

Giunti che furono, si compirono per Maria i giorni del parto, 
cioè si compirono i tempi secolari. Ascolta l’Apostolo: Quando 
venne la pienezza dei tempi, Dio mandò suo Figlio (Gal 4,4), perché 
assumesse l’infanzia del mondo.

Il Creatore dei tempi attende il tempo del mondo e permette 
che il secolo sia istruito con il lungo trascorrere delle età, perché, 
fatto più maturo, riceva il suo Restauratore, dato che prima non 
era riuscito ad accogliere il suo Creatore.

Partorì un figlio e lo avvolse in fasce e lo depose in una mangiatoia 
(Lc 2,7). Il tesoro del cielo è coperto dalla povertà delle fasce, fa 
risuonare il vagito dell’infanzia, giace in una mangiatoia. 

Ogni volta che, compiuto il corso dell’anno, ritorna il giorno 
della natività del Signore, il nostro silenzio è frutto di stupore…

Nasce, dunque, nasce Cristo non per necessità di vivere, ma 
per volontà di salvare. Credi, o uomo, in Colui per il quale la sola 
causa di nascere fu quella della tua salvezza.

Nasce Colui che è la Pace…

Alla venuta del Signore e Salvatore nostro, gli angeli, che gui-
davano i cori celesti, annunciavano la buona novella ai pastori, 
dicendo: Vi annunciamo oggi una grande gioia, che sarà di tutto il po-
polo (Lc 2,10). Anche noi, dunque, prendendo a prestito le parole 
degli stessi angeli santi, vi annunciamo una grande gioia. 

Oggi, la Chiesa è in pace. 
Oggi la nave della Chiesa è nel porto. 
Oggi le pecore del Signore sono al sicuro. 
Oggi il popolo di Cristo, carissimi, è stato esaltato.



20

Oggi, dilettissimi, Cristo è in letizia, e il diavolo in lutto. 
Oggi gli angeli esultano, e i demoni sono coperti di vergogna.
E che dire di più? 
Oggi Cristo, che è il Re della pace, avanzando con la sua pace 

mette in fuga ogni divisione, scaccia i dissensi, respinge la discor-
dia. E come lo splendore del sole illumina il cielo, così il fulgore 
della pace illumina la Chiesa.

Perché oggi è nato per voi, dice, il Salvatore del mondo. 
O nome della pace immensamente desiderabile! 
O fondamento veramente stabile! 
E che cosa possiamo dire di degno sulla pace? 
La pace è il nome di Cristo stesso, come anche l’Apostolo 

dice: Cristo è la nostra pace, Colui che ha fatto di due un solo popolo. 
(Ef 2,14): due popoli, che erano divisi per l’invidia del diavolo. 
Ma, ora, quando avanza il Re della pace, si tolga di mezzo tutto 
ciò che è triste, fugga la discordia, risplenda la concordia. 

Oggi noi pronunciamo parole di pace. Con cuore aperto e 
braccia spalancate, gli andiamo incontro con doni di pace. 

Oggi tra i celesti regna la letizia e l’esultanza tra gli angeli, ai 
quali in modo più particolare è cara la pace. 

In terra la pace è lodata dai santi e lo splendore della sua lode 
arriva fino al cielo. La lodano gli angeli e dicono: Gloria a Dio nel 
più alto dei cieli e pace in terra agli uomini di buona volontà (Lc 2,14).

Voi vedete, fratelli, come tutti i celesti e i terrestri reciproca-
mente si scambiano doni di pace; gli angeli dal cielo annunciano 
pace alla terra, sulla terra i santi lodano Cristo, nostra pace, e ac-
clamano con mistici cori: Osanna nel più alto dei cieli! Diciamo, 
dunque, anche noi con gli angeli: Gloria a Dio nel più alto dei cieli, 
perché ha fatto fuggire la discordia e ha stabilito la pace. 

Ma ormai si concluda il discorso!
La pace sia sempre con voi!



21

VITA MONASTICA

Ecco, alcuni Magi vennero da oriente 
a Gerusalemme e dicevano: 

«Dov’è colui che è nato, il re dei Giudei? 
Abbiamo visto spuntare la sua stella 

e siamo venuti ad adorarlo»
(Mt 2,1-2)

La vita nella luce di Cristo 
P. Giuseppe Ferro Garel

presbitero de «I Ricostruttori nella preghiera»

Era nostra intenzione pubblicare in questa rubrica una medita-
zione a noi tenuta da padre Giuseppe nel “deserto” di quest’anno. 
Riprendendo i testi, però, ci siamo rese conto che non era possibile 
estrapolare un frammento dall’insieme, senza grave impoverimento. 
Allora, come i magi, ci siamo messe in ricerca. Ed è brillata la stella. 
Abbiamo, infatti, trovato un testo che da una parte offre quasi una 
sintesi del nostro “deserto”, dall’altra è in piena sintonia con il mi-
stero dell’Incarnazione. Sia ringraziato Dio! 

La Luce brilla nelle tenebre

Cristo viene nel mondo per sottrarci alle tenebre (cf. Gv 12,46), 
per condurci «dalle tenebre alla sua mirabile luce» (1Pt 2, 9). Noi, 
dunque, in Cristo siamo nella luce (cf. Ef 5,8), apparteniamo alla 
luce: non siamo più nelle tenebre, siamo stati tratti fuori dalla re-
clusione delle tenebre (cf. Is 42,7; 49,9), e nel Figlio viviamo e 
camminiamo come figli della luce (cf. Gv 12,36).

La luce di Cristo ha illuminato l’essere umano fin dalla sua 
creazione (cf. Gv 1,4). Tuttavia, gli uomini non sono riusciti a 
scorgere nella vita la luce stessa del Verbo di Dio (cf. Gv 1,5.10)



22

ed egli si è reso visibile nella carne, riversando il fulgore della sua 
luce in un corpo umano.

Dopo l’incarnazione, la luce di Cristo non è separabile dall’u-
manità di Cristo, dalla carne di Cristo e neppure, evidentemente, 
dalla carne dell’uomo. Facendo nostre le parole di Isaia (cf. Is 
60,1), potremmo dire che, a motivo dell’incarnazione, la luce di 
Cristo ci viene incontro come la nostra luce: siamo rivestiti di luce 
perché la luce divina entra nelle fibre del nostro corpo, ci compe-
netra e ci trasforma dall’interno, investendoci dell’amore con cui 
il Padre ci consegna il Figlio e nutrendoci di questo amore. 

Uscendo dalla gloria eterna in cui dimora, il Verbo ci consegna 
«una grande luce», prendendo ancora a prestito le parole di Isaia. 
Essa rifulge «su coloro che abitavano in terra tenebrosa» (cf. Is 
9,1), e noi la vediamo perché veniamo abitati da questa luce ed 
essa rimane in noi.

Le “tenebre” si oppongono precisamente a questa luce. La sto-
ria anche recente dell’umanità sembra patire l’oscurità delle tene-
bre. Le lacerazioni sempre più profonde che dividono la comunità 
umana, frazionandola in avversioni e antagonismi viscerali, ren-
dono talvolta difficile comprendere in che senso Cristo «ci ha libe-
rati dal potere delle tenebre» (Col 1,13) e sembrano poter oscurare 
la parola di Gesù che dice «Io sono la luce del mondo» (Gv 8,12).

Questo disorientamento dipende, fondamentalmente, dalla la-
cerazione che è radicata nel cuore umano. L’uomo soffre in sé 
stesso i continui attentati delle tenebre alla luce: ciò non sempre 
si traduce in un’adesione conclamata al male, ma condiziona il 
nostro modo di guardare, rendendoci prigionieri di uno sguardo 
superficiale, incapace di cercare la luce nelle tenebre e in balia del 
timore che esse abbiano vinto la luce. La vita in Cristo ci libera da 
questo sguardo e ci dona uno sguardo lucido, capace di riconosce-
re la luce nelle tenebre e di lasciarla affiorare dalle tenebre.



23

Uno sguardo e un cammino di luce

Questo sguardo ricompone nell’unità della fede e della spe-
ranza i diversi “attentati” che la luce di Cristo subisce nella storia 
e rivela che l’amore di Cristo non si è ritirato dalle vicende del 
mondo. Esso riconsegna all’amore e alla luce di Cristo ciò che 
sembra appartenere al caos informe delle tenebre, ciò che appare 
consegnato a una molteplicità governata dalla divisione e dalla 
frammentazione, ciò che appare privo di vita e di speranza. 

È uno sguardo della luce di Cristo che ci abita. Essendo in 
noi, la luce di Cristo può giungere a qualificare il nostro sguardo: 
nella luce di Cristo, esso si affina per vedere la luce (cf. Sal 36,10) 
e impara a posarsi non tanto su una luce sfolgorante, quanto sulla 
luce “umiliata”, che vive circondata dalle tenebre, pur essendo 
antagonista alle tenebre, e avanza in mezzo alle tenebre. 

Questo sguardo non può non riconoscere la luce, perché crede 
nella luce (cf. Gv 12,36) e vi aderisce: esso non si fa impressionare 
dalle tenebre, ma spoglia le tenebre, essendo stato educato a com-
prendere che le tenebre, anche nell’ora in cui sembrano imporsi, 
possono essere vinte nascostamente da un evento di luce, da una 
potenza di luce e di amore, da una luce di gloria.

Se chiudiamo il nostro sguardo alla luce di Cristo, davvero le 
tenebre sembrano governare il procedere dell’umanità e non ve-
diamo che tenebre attorno a noi, dal momento che camminiamo 
noi stessi nelle tenebre (cf. Gv 8,12). Si aderisce alla luce di Cri-
sto quando si compie un percorso interiore che ci sottrae progres-
sivamente al potere delle tenebre, lasciando levare «la stella del 
mattino» nei nostri cuori (2Pt 1,19) e consegnandoci sempre più 
pienamente alla luce cui apparteniamo. 

Secondo le tradizioni della Chiesa d’Oriente e d’Occidente, 
noi possiamo compiere questo percorso interiore solo affidandoci 
alla luce della Parola.



24

La Parola: lampada ai nostri passi, vita della nostra vita

La Parola eterna, che si esprime nella creazione e si comunica 
nella storia della salvezza, si è abbreviata nella persona di Gesù 
di Nazareth (Verbum adbreviatum), che è la Parola definitiva che 
Dio dice all’umanità. 

Dalla Scrittura questa Parola sale verso di noi non semplice-
mente come parola scritta, ma nella sua consistenza di carne e ci 
consegna la persona vivente di Cristo. Perciò la vita in Cristo aderi-
sce intimamente alla Parola: accogliendo la Parola, essa accoglie 
la luce di Cristo e si affida a questa luce. 

L’adesione alla Parola conserva, dunque, un primato indiscuti-
bile: ci si affida alla Parola per riconsegnare tutto il nostro essere, 
tutto ciò che siamo, alla luce della carne di Cristo, per rendere 
effettiva la nostra appartenenza a Cristo. Davvero, secondo le pa-
role del Salmista, «lampada per i miei passi è la tua parola, luce 
sul mio cammino» (Sal 119,105): vi è un cammino interiore che la 
Parola vivente compie in direzione della verità del nostro essere. 
Essa è luce su questo cammino precisamente in quanto sa muo-
versi nelle tenebre che sono in noi e non si fa sopraffare dalla loro 
oscurità.

La Parola ci viene incontro come luce (cf. Rm 13,14), perché 
la luce che è in noi non venga usurpata dalle tenebre e non cessi 
di custodirci in questa luce. La luce che splende nella Parola non 
è altra rispetto alla luce del Battesimo e degli altri sacramenti e, 
più radicalmente, rispetto alla luce della carne di Cristo, e proprio 
perciò può venire in soccorso a tenere viva la luce che è in noi.

Appare chiaro, anzitutto, che il percorso di adesione alla Paro-
la non può restare confinato alla dimensione intellettuale o senti-
mentale, ma deve coinvolgere tutta la vita. Non si tratta di aderire 
solo con l’intelligenza alla Parola, di riflettere sulla Parola, ma di 
coinvolgere la Parola incarnandola nella vita del corpo.



25

La Parola vivente, giungendo al cuore, lo mette a nudo, immer-
gendoci nella dolorosa esperienza della contrizione del cuore, che è 
l’esperienza della capitolazione dei moti dell’orgoglio e delle tan-
te presunzioni che essi portano con sé. Il cuore sembra spezzarsi 
sotto i colpi della sua congenita ambiguità; attraverso questa espe-
rienza noi acquisiamo la conoscenza di ciò che veramente siamo. 

Ma vediamo le tenebre dei nostri errori, dei nostri peccati, nel-
la luce di Cristo e conosciamo noi stessi nell’amore di Cristo. 

Questa esperienza è cruciale perché ci consegna la piena con-
sapevolezza che la luce di Cristo sa avvicinare le nostre oscurità, 
si mescola con esse, aprendole a qualcosa di “altro”, di “oltre”.

Possiamo giungere a questo approdo semplicemente per aver 
aderito con fede e senza timore alla Parola che si è fatta breve, così 
come ci è venuta in soccorso uscendo per noi dalla Scrittura.

In Cristo verso gli altri, con gli altri

La vita in Cristo travalica lo spazio visibile in cui viviamo, 
rendendoci «membra gli uni degli altri» (Rm 12,5). Così in Cristo 
raggiungiamo anche coloro che sono lontano da noi e che non 
abbiamo la possibilità di incontrare nello spazio esterno a noi.

Cristo, pur essendo una persona particolare, si presenta come 
una persona che esiste per i molti e nei molti. Egli è l’Uno dei 
molti, non semplicemente Uno tra i molti: è l’Uno che è allo stesso 
tempo “i molti”, dal momento che porta “i molti” nella sua pro-
pria carne. 

Di conseguenza, coloro che appartengono a Cristo restano 
egualmente vincolati ai molti: non solo ai molti che, in ogni parte 
del mondo, condividono la fede in Cristo, ma più radicalmente a 
tutti coloro che Cristo ha riscattato con la propria carne. L’intera 
umanità si fa presente in coloro che vivono di Cristo e li interpella 
da vicino: in quanto membra di Cristo, carne di Cristo, essi sono 



26

chiamati a estendere il vincolo di comunione in Cristo a ogni es-
sere umano. In verità, ogni essere umano è carne di Cristo, e chi si 
nutre della carne di Cristo non può non posare il proprio sguardo 
su quanti appartengono alla medesima carne, fino ad assumer-
ne il destino di sofferenza e di morte. Inevitabilmente, i drammi 
dell’umanità si riversano sul corpo di Cristo e ciò avviene per una 
sorta di attrazione. Chi vive di Cristo e si nutre di Cristo, attrae a 
sé quanti, seppur inconsapevolmente, appartengono a Cristo.

Appare chiaro come la vita in Cristo implichi la disposizione 
a porre le relazioni umane nell’amore di Cristo. Se viviamo in Cri-
sto, non cessiamo di aprire il nostro cuore a tutti coloro con i qua-
li egli entra in relazione; così ci emancipiamo progressivamente 
dall’influenza esercitata dalle preferenze individuali e dal timore 
di perdere la nostra dignità a motivo degli altri. In tal modo lavo-
riamo, senza necessariamente rendercene conto, alla vitalità e la 
salute dell’intero corpo di Cristo.

Si potrebbe anche esprimere questo movimento di pensiero 
sottolineando che nel corpo di Cristo siamo chiamati a diffondere 
non il nostro amore per Cristo e per il prossimo (sempre esposto a 
qualche esclusione), ma l’amore e la fede di Cristo. Saremo mem-
bra del corpo secondo lo Spirito di Cristo e porteremo in noi la 
vita delle altre membra, custodendo, al di là delle nostre stesse 
intenzioni, le loro gioie e le loro pene senza poterle più separare 
dalle nostre (cf. 1Cor 12,26). 

La vita in Cristo ci riempie di speranza: è continuamente nu-
trita di speranza che ci investe come una forza di rinascita; perciò 
possiamo tendere con perseveranza al compimento della salvezza.

Avanziamo guardando le stelle

Concludo con un’immagine eloquente, allora come oggi, trat-
ta un discorso di Giovanni Battista Montini, risalente al lontano 



27

giugno 1949: «Quando nelle notti si contempla il cielo, la notte 
mette in uno stato di grande solitudine, di interiorità, di silenzio, 
ma poi questo immenso spazio, questo cielo popolato di luci e di 
stelle acquista la sua prossimità e ci si sente a contatto con l’im-
menso spazio che ci circonda. Nella vita spirituale questo avviene 
a chi è entrato nella notte dell’isolamento spirituale che dà poi 
il senso del tutto e della comunione con il tutto» (Meditazioni, 
Dehoniane, Roma 1994, p. 136). 

Questa immagine appare familiare a quanti entrano nell’oscu-
rità e nella solitudine della meditazione della Parola, giungendo a 
posare lo sguardo su una costellazione di cui avvertono di essere 
parte integrante. Non sorprende che quanti si soffermano a con-
templare il cielo stellato, avvertendone la prossimità con ciò che 
custodiscono in sé, possano essere propensi a mettersi sulle tracce 
del «cielo del cuore», come una costellazione capace di aprire la 
propria esistenza a un nuovo ordine di senso.

Per contemplare il cielo stellato al di sopra di noi occorre po-
tervi posare uno sguardo solitario e attento, liberato dalla disper-
sione e in qualche modo già illuminato da una luce interiore che 
brilla nell’oscurità. 

Questa luce può guidarci fino ad accogliere la luce della Paro-
la, capace di venirci incontro e di farsi strada fino al cuore perché 
l’esperienza del cielo contemplato visibilmente apra alla pienezza 
di quel cielo interiore in cui impariamo a conoscere noi stessi in 
relazione alle altre creature. 

Dimorando nel cielo del cuore, davvero con il Salmista lodia-
mo il Signore «nel suo maestoso firmamento» (Sal 150,1): per-
cepiamo lucidamente che la nostra storia di amicizia con Dio è 
iniziata sotto la volta di un cielo al di sopra di noi e si compie in 
quel firmamento interiore in cui è inscritta la stretta continuità tra 
noi e tutta la creazione. Il cielo che è nel cuore ci rende partecipi 



28

di una “comunione sublime”, di una fraternità universale che ci 
unisce strettamente a tutti gli esseri dell’universo attraverso legami 
invisibili, tessuti dal Padre come una trama d’amore.

Questa trama sembra esigere l’adesione al magistero del silenzio. 
Quando pensiamo al silenzio, lo associamo semplicemente a una 
qualità, a uno stato del cuore. Ma è molto di più, è precisamente 
«Dio presente a noi, è Dio in noi; è l’Ineffabile in noi».

Perciò, come dice la Lettera agli Ebrei : «Fratelli santi, parteci-
pi di una vocazione celeste, fissate bene lo sguardo su Gesù, l’apo-
stolo e sommo sacerdote della fede che noi professiamo» (Eb 3,1)

Questo sguardo su Gesù è lo sguardo che posiamo sulla Scrittu-
ra, ma è anzitutto lo sguardo immerso nel silenzio del cuore dove 
Lui dimora: «Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori – leggia-
mo nella Prima Lettera di Pietro – pronti sempre a rispondere a 
chiunque vi domandi ragione della speranza che è in voi» (1Pt 
3,15-16). Dobbiamo rendere ragione offrendo speranza a partire 
da una speranza che è in noi. Questa speranza sale dal silenzio di 
un cuore pervaso e riconciliato con sé e con gli altri dalla miseri-
cordia di Dio, che è il suo stesso Figlio incarnato.

Per approfondire:

In riferimento all’argomento del testo presentato, segnaliamo 
due testi di padre Giuseppe Ferro Garel: 

– 	 Al di fuori di sé. Riflessioni sulla vita in Cristo, Rubettino Editore, 
Soveria Mannelli 2023. 
Da esso – in particolare dal c. 8: La vita in Cristo tra tenebre e 
luce – è stato tratto, quasi integralmente, il testo pubblicato.

– 	 La meditazione cristiana. Una mano tesa ai giovani in ricerca,  
Rubettino Editore, Soveria Mannelli 2025. 
Questo testo ripercorre – con le dovute differenze – l’itinerario 
del nostro “Deserto”: una meditazione sulla Parola di Dio.



29

O
BL

AT

US EST QUIA IPSE VOLUIT

LA PAGINA
DEGLI OBLATI

I Magi offrirono in dono 
al Bambino oro, incenso e mirra.

(Mt 2,11)

Essere oblati nell’Italia del terzo millennio

XX Convegno Oblati Benedettini Italiani

Dal 29 al 31 agosto 2025 si è tenuto a Roma, presso la Badia 
Primaziale di Sant’Anselmo, il XX convegno Oblati Benedettini 
Italiani, durante il quale è stato rinnovato il Consiglio Direttivo 
Nazionale.

Un tema ha accompagnato le riflessioni e il dialogo fra noi: 
«Essere oblati nell’Italia del terzo millennio», vale a dire che cosa 
significa essere oblati benedettini in un’epoca in cui, venendo 
meno la cultura cristiana, sembra entrare in difficoltà, se non in 
crisi, la stessa fede cristiana. 

Ne consegue che occorre da una parte riscoprire sempre di 
nuovo i cardini della nostra fede e i valori fondanti del vivere se-
condo la Regola di san Benedetto, dall’altra non dimenticare, anzi, 
“considerare” bene che nell’attuale contesto, la nostra oblazione 
ci chiama fortemente alla responsabilità e alla testimonianza.

Se l’oblazione benedettina ci ha condotto ad una profonda in-
timità con Dio, se ci ha insegnato la fedeltà e la stabilità a quell’u-
nione, la nostra esistenza diviene testimonianza nelle nostre fa-
miglie, in chi avviciniamo, nell’ambiente di lavoro, nelle vie che 
siamo chiamati a percorrere. Ma per essere testimoni credibili, 
occorre «rimanere» cercatori di Dio, vale a dire coltivare la nostra 
intimità con lui. 



30

San Benedetto ci insegna che la ricerca di Dio prende avvio 
dall’ascolto, che va rinnovato ogni giorno attraverso la preghiera e 
la meditazione della Parola di Dio. «Rimanere» in Dio e «cercare» 
Dio formano una vita in sintonia con la sua Presenza, che ci sradi-
ca dalle nostre posizioni e fa di noi persone aperte al suo rivelarsi 
nel nostro quotidiano, sempre pronte ad una risposta di bene, in 
modo che il cercare Dio si traduca nella carità verso i fratelli.

Questo, nella sua essenzialità, il contenuto delle relazioni del 
convegno. Di esse proponiamo alcuni brevissimi stralci, riman-
dando per una lettura approfondita alla rivista «Oblati Insieme» 
(n. 31, dicembre 2025), dove sono pubblicate integralmente.

Nella prima relazione l’oblato Danilo Mauro Castiglione ha 
svolto il tema: L’oblazione e il suo cammino nella società post-cri-
stiana, in un tempo di crisi. «Evangelizzare nuovamente la nostra 
società – ha affermato il Relatore – è la risposta alla crisi culturale 
del nostro tempo». L’accento va posto sul nuovamente; infatti – ha 
subito precisato – si tratta di trovare oggi il modo «per ricondur-
re l’uomo a Dio dal quale si è allontanato, così come dice san 
Benedetto nel Prologo». Quasi senza avvedersene si è scavato un 
baratro «tra visione cristiana e cultura umana…, non una legitti-
ma distinzione, ma una crescente divaricazione». Questo baratro 
– secolarismo – «può essere colmato solo attraverso una coscienza 
nuova del proprio cammino cristiano». Secondo l’insegnamento 
di san Benedetto, «recuperare l’unità interiore che oggi risulta 
frammentata è possibile attraverso il quærere Deum, attraverso la 
ricerca di Dio». Qui si inserisce, nel nebuloso contesto sociale, 
l’impegno dell’oblato benedettino: «Bisognerà che ognuno di noi 
faccia la sua parte per lievitare il mondo». 

La relazione si conclude con un riferimento – quanto mai si-
gnificativo – ai monaci martiri dell’Atlas, di cui nel 2026 ricorro-
no i trent’anni del martirio. Richiamandosi ad una riflessione del 
Card. Jozef  De Kesel, si sottolinea come «essi condussero una 



31

vita nella semplicità del Vangelo, proprio come la comunità di 
Gerusalemme delle origini: fedeli alla preghiera e allo spezzare il 
pane, fedeli alla vita comunitaria. Coltivando, allo stesso tempo, 
un’amicizia sincera e una profonda solidarietà con le persone del 
luogo, tutte musulmane, a rischio della vita […]. Vedo in questa 
testimonianza il paradigma di ciò che può essere la Chiesa: una 
Chiesa umile, una Chiesa fedele. Ma anche una Chiesa aperta, 
solidale con le domande e le sfide degli uomini. Una Chiesa e dei 
cristiani che s’impegnano per una società più umana, per i poveri 
e diseredati, per quelli che non contano e sono vittime dell’indif-
ferenza. Una Chiesa che irradia la gioia, la bellezza della fede e la 
felicità di vivere nella semplicità del Vangelo». Di qui l’augurio e 
l’impegno conclusivi: «Per gli oblati “secolari” – ma non affetti da 
“secolarismo” (spero!) – questo dovrebbe essere l’inizio e al tem-
po stesso l’approdo ad una “Terra promessa” dopo un cammino 
in un deserto che non è geografico, ma sociale e spirituale». 

Ecco, allora, la seconda relazione di don Mattia Tomasoni, sto-
rico della Chiesa: Una lettura dei mutamenti contemporanei. Par-
tendo dall’espressione di Papa Francesco secondo la quale «non 
stiamo vivendo un’epoca di cambiamenti, ma un cambiamento 
d’epoca», il Relatore offre un’ampia lettura della storia con le sue 
crisi d’epoca e i conseguenti influssi sulla vita cristiana, per giun-
gere a riflettere sui tempi attuali alla luce sia dei documenti del 
magistero che di recenti dati statistici. Viene così evidenziato un 
progressivo “invecchiamento” dell’Europa, mentre si scorgono 
nuovi e vitali rigogli primaverili in altri continenti, in particolare 
nel sud-est asiatico. Di fronte a questa “novità”, ecco i compiti 
essenziali, di timbro specificamente “benedettino”: ascolto e unità. 
«Dobbiamo essere capaci di ascolto, cioè capaci di recepire le cose 
buone che ci vengono dalle comunità cristiane giovani, in espan-
sione; dobbiamo essere meno “provinciali”, a volte un po’ fieri e 
autosoddisfatti… È necessaria apertura alle altre istanze nuove 



32

per riuscire a riamalgamarle, a partire dalla nostra esperienza che 
è significativa, evitando le polarizzazioni eccessive». Non è facile. 
«Questo – continua il relatore – ci chiede un impegno maggiore 
come cristiani in questo tempo. L’impegno dell’autenticità, cioè 
dell’essere veri… Su questo non ci sono sconti!». 

Segue una nota pratico-pastorale sulla presenza degli oblati 
nell’attuale società caratterizzata da forte mobilità: occorre esse-
re testimoni «nei luoghi effettivi, dove la gente vive: il lavoro, la 
scuola, l’educazione, la sanità, gli ospedali: la gente è lì». Ancora 
una volta: questo non è facile, ma necessario: «Oggi si fatica sia a 
ricordare sia a progettare… Fatichiamo a descrivere un futuro di 
fronte alle enormi paure che stiamo attraversando. Per questo fa-
tichiamo a trasmettere, a donare vita… Siamo stretti nel presente, 
tra un passato che non c’è più e un futuro che non c’è ancora. La 
nostra fede cristiana ci aiuti nell’esercizio continuo di legare quello 
che eravamo con quello che siamo, con quello che saremo».

Dopo questo sguardo attento alla realtà attuale, con i suoi mu-
tamenti, le sue crisi e le sue sfide, la terza relazione ne offre una 
lettura in chiave biblica. Sotto il titolo Attraversare il deserto, la 
relazione del biblista padre Antonino La Manna si sofferma su 
alcuni passi dell’Antico Testamento e considera «i tempi e le sen-
sazioni che Dio e il popolo testimoniano di aver vissuto lungo 
questa esperienza». Al centro dell’attenzione è il numero 40: qua-
rant’anni di cammino nel deserto significano per il popolo qua-
rant’anni di mormorazioni, di tentazioni, di purificazione, di ca-
dute e di educazione alla libertà; ma questi anni hanno anche un 
grande significato per Dio e il suo servo Mosè: sono quartant’anni 
di pazienza al limite della sopportazione, quarant’anni di ardua 
fedeltà, quarant’anni di ostinata intercessione. Per tutti, pur nella 
fatica, questi quarant’anni che racchiudono un tesoro, sono un te-
soro: il dono dell’alleanza da parte di Dio, il riconoscimento della 
sua gloria da parte di Mosè e del popolo.



33

 In sintesi, dice il Relatore, «il quaranta indica un tempo con-
gruo in cui il Signore si manifesta a noi e noi sperimentiamo il suo 
intervento, ma anche la nostra schiavitù, il nostro peccato, quanto 
ancora si sottrae alla sua intenzione salvifica. Indica anche che i 
nostri tempi non sono i suoi. È poi il tempo della decisione dell’ap-
partenenza a Dio e dell’alleanza con Lui. È il tempo del consumarsi 
in noi di quanto ha ancora nostalgia della schiavitù, dell’idolatria. 
È il tempo dell’intercessione umile e silenziosa che mantiene in vita il 
popolo, malgrado la sua ribellione». E questo è proprio il compito 
della vocazione monastica, questa è la chiamata specifica dell’o-
blato nella società: condividere le fatiche del cammino insieme 
con il popolo, senza venir meno nella preghiera di supplica e nel 
sostegno fraterno e misericordioso. Perché è nella misericordia che 
si compie il numero 40, come nota ancora il Relatore richiaman-
do la predicazione del profeta Giona a Ninive, i quaranta giorni 
di penitenza dei niniviti e la sovrabbondanza della misericordia di 
Dio che si riversa su quella grande città che si converte. E questo 
vale anche oggi: «Quaranta giorni, quaranta anni: il tempo in cui 
Dio assicura un futuro, a cui noi stessi contribuiamo», con la no-
stra vita offerta, nel tempo favorevole che ogni giorno ci è dato, 
per farlo fruttificare per l’eternità.

Passando dal “deserto” all’immagine della sentinella, Madre 
Cecilia La Mela OSB Ap porta a compimento l’itinerario del Con-
vegno con la relazione: Sentinella quanto manca al mattino: per una 
spiritualità dell’oblato oggi. «L’icona biblica della sentinella – dice 
in apertura del suo intervento – è quanto mai pregnante e incisi-
va… È la vocazione propria di ogni cristiano, ma essa caratterizza 
in modo del tutto particolare il monaco», e dunque l’oblato… È 
la vocazione di chi, attraverso una vita di fede e di preghiera, sa 
leggere con lo sguardo di Dio quanto accade nell’oscurità. Ed è 
l’aspetto della vocazione dell’oblato massimamente importante 
oggi: «Ecco, in un tempo pieno di smarrimenti, di grandi sofferen-



34

ze per le guerre che, purtroppo, ancora dilaniano tanti paesi del 
mondo, per il diffondersi di efferate violenze anche tra i giovani, 
e per gli sconvolgimenti climatici che tanto preoccupano, dobbia-
mo cercare di vivere più che mai con fede e portare tutto nella 
preghiera»: una preghiera di attesa vigilante e di speranza viva. 

Richiamando l’immagine di Geremia (Ger 1,11), l’oblato 
è chiamato ad essere, come il mandorlo in fiore, un anticipo di 
primavera nell’inverno del mondo: profeta di speranza, parola di 
Dio compiuta. Non con le proprie forze, ma per la fede in Dio che 
veglia per primo e ci custodisce (cf. Sal 121). E con il sostegno dei 
santi. «La Regola di san Benedetto si chiude con un grande inco-
raggiamento: “A quelle più alte vette di dottrina e di virtù potrai 
certo giungere con la protezione di Dio” (RB 73,9); anche la meta 
più difficile o lontana, non diventerà mai occasione di rinuncia, di 
abbandono. È questo il messaggio evangelico, la novità di un Dio 
talmente vicino alla sua creatura da non permettere che la ten-
tazione sia al di sopra delle forze umane; è la richiesta del Padre 
Nostro, è la risposta di Cristo: “Non temere, piccolo gregge” (Lc 
12,32)». Un coraggio che, da parte nostra, va sostenuto con «una 
pazienza fiduciosa, una pazienza feconda, una pazienza intrisa di 
speranza». Una pazienza che è essa stessa profezia, «donata dallo 
Spirito non a un singolo ma all’intera comunità, che è resa capace 
di esprimere nelle lingue di tutte le genti l’unico messaggio della 
salvezza, perché ciascuno sia raggiunto dalla Parola che salva».

A conclusione della relazione e del Convegno, una dolce e for-
te Presenza: «la Vergine Maria, la Vigilante per eccellenza, la don-
na orante, in ascolto, che vive di fede, si nutre della Parola: la Ma-
dre della speranza. Ecco la nostra vocazione, la nostra missione, 
il nostro umile esserci come profezia possibile, già qui e adesso».

Le oblate
Claudia Maria Caterina Bianchini

e Mariarita Emanuela Marenco 



35

SQUARCI DI VITA COMUNITARIA

ABBAZIA «MATER ECCLESIÆ»

Ho deciso di fare ricerche accurate su ogni circostanza, 
fin dagli inizi, per te, illustre Teòfilo (Lc 1,3)

Meno di tre mesi ci separano dall’ultimo “foglio di collegamento”, 
mesi indimenticabili: mesi rifulgenti di bellezza negli accesi colori au-
tunnali e nell’azzurro intenso del cielo invernale; mesi ricchi di grazia 
per le numerose e belle feste del calendario liturgico; mesi attesi per il 
desiderato tempo annuale di “deserto” che, nel silenzio e nell’ascolto, 
sempre ci riporta alle sorgenti della nostra vocazione monastica; mesi, 
soprattutto, segnati da una intensa preghiera per la pace e dalla comu-
nione orante con le vittime dei grandi drammi umani, fino a quello che si 
è consumato nella notte di Capodanno a Crans-Montana. Ripercorren-
do insieme questo tempo di grazia, ci soffermeremo su alcuni eventi che 
hanno segnato il nostro pellegrinaggio, di speranza in speranza.

Dopo la festa dell’Anniversario di fondazione del monastero (11 
ottobre) – con cui si chiudeva la precedente cronaca – lunedì 13 la 
foresteria si apre ad accogliere nuovi ospiti; tra di essi, giunge da 
Vignola (MO) fra’ Marco Grosoli ofm cap per i suoi annuali esercizi 
spirituali, intensamente vissuti, in ascolto della Parola e sotto la guida 
della Madre, che lo ha accompagnato nel cammino.

In settimana giunge, per una sosta prolungata, Nina Dragušica. 
Già familiare tra noi, subito si rende disponibile per vari servizi, ma 
soprattutto cerca riposo nella preghiera e nel silenzio, dopo mesi di 
sofferta dedizione nell’accompagnare il padre nell’ultimo tratto del 
suo cammino terreno.

Al cuore della settimana, giovedì 16, don Andrea Mancini fa dono 
alla comunità di un incontro su Matta el Meskin, di cui ha approfon-



36

dito la figura per la tesi di dottorato presso l’Accademia Alfonsiana di 
Roma. La conferenza si apre e si chiude con due preghiere di Matta el 
Meskin stesso. Molto significativo è il tema scelto per noi: Un padre 
del deserto contemporaneo per il mondo intero, dove l’accento cade 
su quel “per”. Il monaco è per gli altri. A partire dalle grandi linee 
della vita e attraverso citazioni dagli scritti (non pochi tradotti da don 
Andrea per la prima volta dall’arabo) emerge un messaggio dal gran-
de respiro ecumenico, di comunione universale, di salvezza per tutti 
in Cristo, venuto nel mondo «per prendere posizione a favore dell’uo-
mo decaduto, a qualsiasi livello sia il suo abbassamento». Se così ha 
fatto e fa Cristo, allora «noi dobbiamo avere la sua stessa posizione, 
perché siamo uniti a Lui. Cristo è stato crocifisso per il mondo intero, 
anche per chi non lo sa, anche per chi non crede. E noi dobbiamo es-
sere crocifissi con Lui per ogni uomo, per il mondo intero. Questo è il 
“servizio” che deve rendere ogni cristiano», tanto più il monaco. «Il 
mondo ha bisogno di santi. Quanto incide la testimonianza dei santi! 
Essi lasciano un segno anche negli atei. Essi pongono domande». E 
conclude dicendo: «Questo è stato per me Matta el Meskin».

Avendo ancora nel cuore questo vivo “richiamo” alla santità, con 
gioia sabato 18 ottobre viviamo uno speciale “evento” di santità. In 
Basilica, il parroco don Stefano Capittini amministra il Santo Batte-
simo al piccolo Edoardo, figlio di Francesco Gardoni e della isolana  
Olwen Saporito, circondati da un bel gruppo di parenti e amici. Tutti 
i momenti del rito sono vissuti con intensità e non senza commozio-
ne; molto sentita è anche la benedizione che i genitori ricevono a 
sostegno del loro compito educativo. Come non ricordare in questo 
momento il Battesimo della primogenita Bianca, impartito in questa 
stessa Basilica dal nostro indimenticabile cappellano don Giacomo? 
La famiglia cresce! Dall’alto del matroneo, accompagniamo la cele-
brazione con il suono dell’organo e del violino, esprimendo così la 
gioia profonda della festa, e ancor più accompagniamo con la pre-
ghiera il cammino dei giorni feriali, perché la grazia del Battesimo si 
esprima in pienezza e dia abbondanza di frutti.



37

19-25 ottobre: com’è straordinaria questa XXIX settimana del 
Tempo Ordinario!

Domenica 19 sui banchi della Basilica spiccano dei mazzi di fiori: 
ricordano, infatti, il loro anniversario di matrimonio Maria Luisa ed 
Elvio Frigerio, genitori di don Giovanni, e Shara e Guido Caldari, 
fratello di sr. Maria Columba: una bella testimonianza di fedeltà per 
i tanti fedeli presenti.

Lunedì 20 ritornano all’Isola Olivier e Caroline Brault, partiti il 
primo settembre per un lungo pellegrinaggio giubilare a piedi con 
duplice mèta: Assisi e Roma! Riserviamo loro l’incontro fraterno di 
giovedì 23 per ascoltare la toccante testimonianza di un’esperienza 
che – dicono espressamente – li ha rafforzati nel loro cammino di 
sposi, di genitori e… di nonni. Ripartono con rinnovata speranza, 
disponibili a percorrere le vie che il Signore indicherà loro. 

In settimana fa ritorno all’Isola, dopo un anno, Padre Paolo Pu-
gliese ofm cap, delegato dei Cappuccini a Istanbul. La brevità della 
sosta – 21/23 ottobre – è compensata dall’intensità della comunica-
zione: nelle omelie sentiamo vibrare la vita della piccola comunità da 
lui guidata, la passione per lo studio dei padri, l’urgenza del dialogo 
ecumenico e del dialogo interreligioso. Insomma, ci sembra di ascol-
tare una nuova pagina degli Atti degli Apostoli, quando i discepoli 
del Signore camminavano insieme, diffondendo la gioia del Vangelo.

Ancora, in settimana, riceviamo la graditissima visita delle no-
stre sorelle benedettine di Norcia: M. Caterina Corona, abbadessa, 
sr. Maddalena e sr. Marianna, con loro è presente anche M. Laura 
Ganadu osb, abbadessa del Monastero Santa Margherita di Fabriano 
e Presidente della Federazione Umbro-Marchigiana. Mentre le due 
Madri possono fermarsi solo due giorni, sr. Maddalena e sr. Marian-
na restano con noi tutta la settimana; così abbiamo la possibilità di 
condividere in pienezza preghiera, lavoro, incontri fraterni con tanta 
convivialità, gustando anche le pizze che ci preparano con grande 
ardore, senza dimenticare il tocco di bellezza dato ai fiori del chio-
stro santa Scolastica. Ma soprattutto con loro anticipiamo la gioia per 
la prossima riapertura (31 ottobre) della Basilica di San Benedetto 



38

di Norcia, cuore pulsante della spiritualità benedettina, distrutta nel 
sisma del 2016 e ora restituita in tutta la sua bellezza alla comunità 
locale, alla famiglia benedettina, al mondo intero. 

Nella nuova settimana – XXX del Tempo Ordinario – l’ospitali-
tà è al centro della nostra vita comunitaria: nei giorni 28-30 ottobre 
accogliamo, infatti, un gruppo di monaci e monache per il Convegno 
dei foresterari, al quale partecipano direttamente anche la nostra Ma-
dre e la Madre Priora. Sono rappresentate le comunità benedettine di 
Praglia (PD) con Padre Luigi Albertini, di Dumenza (VA) con Fratel 
Pierantonio Ubbiali e Fratel Alberto Longo, di Germagno (NO) con 
Fratel Piero Cazzaniga; la Piccola Famiglia della Risurrezione di Ma-
rango (VE) con Maria Cristina e Gianpietro; la comunità monastica 
di Bose (BI) con Sorella Susanna; le domenicane di Macerata con Sr. 
Paola e Sr. Mariella. Guida gli incontri il teologo Angelo Reginato, 
pastore della Chiesa Battista, che offre una lectio magistralis sul bra-
no evangelico di Marco 5,1-20, letto in modo forte come il grido di 
un’umanità che chiede aiuto. 

Tematica generale dell’incontro sono proprio le relazioni con gli 
ospiti che giungono in monastero, in particolare attraverso l’accom-
pagnamento spirituale. Arte sempre più difficile in un contesto so-
ciale sempre più segnato dal venir meno di quei riferimenti solidi nei 
quali le generazioni passate trovavano sostegno nei momenti di prova 
e di fatica del vivere. Ecco perché è tanto importante che l’ospitalità 
offra innanzitutto un luogo di silenzio e di preghiera, dove i cuori a 
poco a poco si plachino e lascino emergere le domande più profonde, 
aprendosi all’ascolto: quell’ascolto che san Benedetto mette come 
prima parola, come parola d’ordine (che fa ordine) sia per il monaco 
sia per quanti accostano il monastero in cerca di pace. 

È proprio questo “urgente bisogno” che è emerso anche nell’in-
contro fraterno comunitario, nel quale ci siamo messe “in ascolto” di 
esperienze diverse, che ci hanno arricchite e ci hanno testimoniato in 
modo commovente quell’attenzione all’umano che ha in Cristo la sua 
sorgente e il suo modello.



39

Portando tutto questo nel cuore, varchiamo la soglia del mese di 
novembre, con la bellissima solennità di Tutti i Santi e con la Com-
memorazione dei fedeli defunti. L’Adorazione Eucaristica ininterrot-
ta, a turno, fa della Cappella un vero Cenacolo: il canto delle litanie 
dei santi ci porta già in cielo, ma il ricordo dei tanti morti, soprattutto 
delle guerre che insanguinano il mondo, ci fa supplici di pace.

Nel mese di novembre spiccano poi altre date: mercoledì 5 ci re-
chiamo comunitariamente al cimitero. Per una felice coincidenza, è 
con noi anche don Angelo Bernardo, venuto il mattino per le confes-
sioni. Celebrata l’Ora Nona nella chiesetta di San Filiberto, sostiamo 
in preghiera presso le tombe della nostra Madre Fondatrice, di Mons. 
Aldo Del Monte, di Padre Giacomo e di tutte le sorelle che ci hanno 
precedute in cielo. Il piccolo “angolo verde” è tutto in fiore e la recita 
comunitaria del Santo Rosario aggiunge ad ogni tomba il fiore più 
bello. In quella breve sosta, quanti ricordi! E soprattutto la certezza 
di essere da loro amorevolmente custodite, mentre avanziamo, pelle-
grine di speranza, nel cammino della vita, tenendo alto lo sguardo e 
aperto il cuore a compiere giorno dopo giorno i passi che il Signore 
ci chiede, per essere testimoni del suo amore.

Giungiamo così al “cuore” del mese di novembre, a quei gior-
ni tanto attesi e desiderati che chiamiamo “deserto”, indicando con 
questo nome i nostri annuali “esercizi spirituali”, per sottolineare la 
dimensione dell’ascolto, del silenzio, di una prolungata sosta nella 
cella, di un incontro più profondo con il Signore: «La condurrò nel 
deserto e là parlerò al suo cuore» (Os 2,16). Introdotto la sera del 7 
novembre dalla parola che la Madre rivolge alla comunità raccolta 
in Capitolo, si apre con due giorni di assoluto silenzio: tempo pre-
zioso per prepararci all’ascolto delle meditazioni (10-15 novembre). 
Quest’anno esse sono tenute da Padre Giuseppe Ferro Garel, reli-
gioso de «I Ricostruttori nella preghiera», sul tema: La Parola e il 
silenzio. Per un’adesione amante alla Parola, declinato come ascol-
to della Parola, silenzio di sé, incarnazione della Parola, comunione 



40

dei santi, intercessione. Sono stati giorni di grazia per il messaggio 
ricevuto, che ha avuto ampia risonanza nei nostri cuori, come è emer-
so dall’incontro comunitario conclusivo (17 novembre), in forma di 
scambio fraterno. Sono stati anche giorni allietati dal bel tempo, che 
ci ha permesso di godere di passeggiate silenziose e oranti, e gior-
ni illuminati da una splendida liturgia, dalla festa della Dedicazione 
della Basilica lateranense, in cui ricorreva il settimo anniversario di 
elezione abbaziale della nostra Madre, alla schiera di santi a noi mol-
to cari: san Martino di Tours, san Giosafat, i Santi Monaci dell’Or-
dine Benedettino, sant’Alberto Magno, fino alla Giornata Mondiale 
dei Poveri che ci invita a una “cultura dell’attenzione” (Papa Leone 
XIV) e ci fa vivere il nostro deserto come «uno spazio di accoglienza 
che consenta alla storia di irrompere in noi, con tutto il travaglio che 
contiene» (P. Giuseppe Ferro Garel).

Con martedì 18 novembre riprendiamo le consuete attività lavo-
rative (che urgono nei vari laboratori…), custodendo quel clima di 
silenzio e di raccoglimento che il deserto ha favorito e che la liturgia 
alimenta con le numerose memorie monastiche di questo periodo. Ma 
soprattutto silenzio e raccoglimento per accompagnare con la pre-
ghiera la mamma di sr. Maria Agata, Giuseppa Musarella ved. Mise-
fari, che con tanta mite sofferenza sta percorrendo l’ultimo tratto del 
suo terreno pellegrinaggio. Lei, devota di Maria Santissima, varcherà 
la porta del cielo giovedì 27 novembre 2025, Anno Giubilare della 
speranza, giorno eucaristico per eccellenza e memoria della Beata 
Vergine della Medaglia Miracolosa. Come è mirabile Dio nelle sue 
scelte! Sr. Maria Agata, figlia unica, ne è molto consolata e tutte in-
sieme condividiamo la pace che, come un manto, ci avvolge.

Venerdì 28 partecipano alle esequie, nella parrocchia di san Paolo 
in Biella, con sr. Maria Agata anche la nostra Madre Maria Grazia 
Girolimetto e due sorelle che più direttamente conoscevano mamma 
Pina: una celebrazione piena di luce e di fede, presieduta dal parroco 
don Filippo Nelva, partecipata dai parenti più stretti, dalle signore 



41

Lucia e Paola, che l’hanno curata con tanta dedizione, e da una bella 
presenza della Comunità dei figli di Dio e di fedeli della parrocchia. 
Si è davvero compiuta la pagina delle Beatitudini scelta come Vange-
lo, nella certezza che mamma Pina ora la vive con i verbi al presente: 
Beata sei tu, povera in spirito, perché ora sei accolta nel regno dei 
cieli; beata sei tu, che hai tanto sofferto, perché ora sei consolata; 
beata sei tu per la tua dolce mitezza, perché ora sei entrata nella 
Terra promessa e contempli a faccia a faccia il Volto di Dio nella 
comunione dei santi…

Corona il mese di novembre e ci introduce in quello di dicembre 
– segnando anche il passaggio dal Tempo Ordinario al Tempo di Av-
vento del nuovo Anno liturgico il primo viaggio apostolico del Santo 
Padre in Türkiye e in Libano, in occasione del 1700° anniversario del 
primo Concilio di Nicea (29 novembre - 2 dicembre). Ne seguiamo 
attentamente le tappe, leggendo a mensa i discorsi dal profondo va-
lore ecumenico e dallo struggente richiamo alla pace. A conclusione, 
in un incontro fraterno serale, ne guardiamo le più toccanti immagini 
che abbiamo registrato e facciamo nostre le quattro parole che sono 
intensamente risuonate e sono state lasciate a tutti in consegna per 
il cammino comune: speranza e unità, pace e giustizia. Semi gettati 
nella nostra terra, perché maturino e fruttifichino con l’intensità della 
fede, il calore dei legami che ci uniscono, la preghiera che è sorgente 
di vita.

Con la prima domenica di Avvento riprende l’ospitalità, sospesa, 
come di consuetudine, nel mese di novembre. Sono molti gli ospiti 
–  e in particolare gli oblati – che giungono al monastero per pre-
pararsi al Natale con un tempo prolungato di silenzio e preghiera. 
La foresteria si riempie proprio per le “veglie” del sabato-domenica, 
quando il canto delle Vigiliæ è anticipato. È sempre molto bello que-
sto “raduno notturno” che dice al Signore la nostra attesa, il nostro 
desiderio della sua venuta, perché torni a splendere nel mondo “il 
sorriso di Dio” che è pace e gioia per tutti.



42

A questo vivo senso di attesa sembra quasi che si opponga, 
quest’anno, la ricorrente sottolineatura – anche nei titoli dei giorna-
li – della prossima “chiusura” della Porta Santa che segna la fine 
dell’Anno Giubilare della speranza… Come può “finire”? 

Con immensa gioia, lunedì 8 dicembre, solennità dell’Immaco-
lata Concezione della B. Vergine Maria, di buon mattino varca la 
“porta santa” del monastero l’aspirante Enza Ricciardi. La giorna-
ta è stupenda, l’aurora infuocata, i cuori colmi di attesa, soprattutto 
attende questo momento la postulante Alessia, che con Enza aveva 
compiuto, sul finire dell’estate, il pellegrinaggio giubilare a Roma. 

Adorna questo giorno di luce purissima anche un altro evento di 
toccante bellezza: Elena e Sergio vengono al monastero per “annun-
ziare” alla Madonna il loro fidanzamento e l’ormai prossimo matri-
monio: vogliono sigillare il loro amore con un sì eterno, un sì che sale 
più puro per la malattia che mina la vita di Elena: ne sono ben consa-
pevoli, e proprio per questo sentono in tutta la sua bellezza l’urgenza 
di questo atto che li unisce per sempre. Ormai possiamo già scrivere 
che è gioia grande per noi accoglierli sposi, dopo la celebrazione ad 
Ameno, sabato 27 dicembre: è la festa di san Giovanni, il discepolo 
dell’amore! Ancora di più ora, li avvolgiamo nell’abbraccio della no-
stra preghiera, affidandoli alla materna protezione di Maria.

Nella bellissima liturgia di Avvento, che fa di ogni giorno una 
festa, si inseriscono alcuni eventi che accrescono la grazia di questo 
tempo di preparazione al Santo Natale.

Martedì 9 dicembre riceviamo la visita del nostro Vescovo, Mons. 
Franco Giulio Brambilla, che viene al monastero con un gruppo di 
nove sacerdoti della diocesi di Chiavari, desiderosi di vivere, nel pie-
no delle fatiche pastorali, una giornata di spiritualità sacerdotale in un 
“luogo di preghiera”. Si è aperta con una visita guidata alla Basilica 
e, naturalmente, con una sosta presso l’urna di san Giulio. In tarda 
mattinata, la celebrazione della santa Messa ci ha riuniti tutti in cap-
pella. Alla luce della liturgia della Parola, il Vescovo ci ha offerto pre-



43

ziosi spunti di riflessione sul significato dell’Avvento, «attraversato 
da una forte tensione»: da una parte l’attesa dell’uomo come anelito 
al futuro, come desiderio, dall’altra – Avvento come ad-venire di Dio, 
che si fa vicino, «viene incontro, viene da altrove, viene dall’alto, 
viene come dono, viene come grazia». E, dunque, «come si vive bene 
il Natale? Tenendo uniti – e non è facile – questi due aspetti, senza 
confusione: con una ricerca tutta aperta alla gratuità di Dio».

Martedì 16 dicembre accogliamo con tanta gioia e gratitudine 
padre Giacomo Frigo osb dell’Abbazia di Praglia. La sua presenza 
– che abbraccerà tutto il Tempo di Natale e… un po’ oltre – è per noi 
un prezioso aiuto nelle celebrazioni liturgiche, e per gli ospiti un di-
screto e attento punto di riferimento per il ministero della confessione 
e della “parola”, oltre che una bella testimonianza di sollecito servi-
zio. Si approfondisce così, di giorno in giorno, quella fraternità che 
ha già radici profonde e getta sempre nuovi germogli. Il nostro grazie 
va dunque anche all’abate e a tutta la comunità di Praglia per il dono 
che ci hanno concesso, in nome di una squisita amicizia monastica.

Mercoledì 17 dicembre approdano al monastero, per l’“incontro 
di Avvento”, un nutrito gruppo di sacerdoti della nostra Unità Pasto-
rale: è, infatti, loro consuetudine ritrovarsi periodicamente per con-
dividere una giornata di spiritualità e chiedono alla Madre di offrire 
loro una “parola-guida”. Alla luce di una bellissima pagina di san 
John Henry Newmann sulla vocazione, che la Liturgia ci ha fatto 
ascoltare proprio in questo giorno, l’incontro si svolge cor ad cor, 
toccando temi fondamentali per la vita sacerdotale: innanzitutto la 
fedeltà alla Liturgia, che libera dalla mondanità e pone al centro della 
vita il primato della preghiera. Ogni giorno allora è un “ricomincia-
re”, sostenuti dalla Parola di fedeltà; ogni giorno è un nuovo passo di 
speranza, vissuto nel servizio. Perché, se il Giubileo della speranza 
tra poco giunge alla sua conclusione, esso ha aperto il nostro cuore 
su vasti orizzonti e lo ha introdotto più profondamente nel mistero di 
Cristo, da vivere con stupore e testimoniare nella gratuità dell’amore.



44

Guidati dalle Antifone O, avanziamo di stupore in stupore, fino alla 
Veglia della Notte Santa, con il commovente canto della Genealogia 
del Vangelo di Matteo. Di generazione in generazione, la storia della 
salvezza avanza fino alla nascita di Gesù, chiamato Cristo. Nel 
nostro cuore il canto prosegue fino ad “oggi”, a questa generazione 
di popoli in guerra, di poveri senza casa né pane, di piccoli innocenti 
che muoiono sulle spiagge desolate di un’umanità immersa in fitte 
tenebre. Consolante risuona allora nella notte la voce angelica: Ecco, 
vi annuncio una grande gioia… Questo per voi il segno: un bambino 
avvolto in fasce. Su questo “segno” di gioia – oggi tante volte segno 
di immensa pietà – si sofferma nell’omelia, con accenti lirici, don 
Paolo Milani: «Isaia e con lui tutta la Scrittura, Leone Magno e con 
lui tutta la tradizione della Chiesa, l’angelo e con lui ogni voce che 
viene dall’alto, e la fede del popolo che ci raduna in questa chiesa, ci 
dicono: quel Bambino è Dio: è veramente un bambino ed è veramente 
Dio. Mistero sconvolgente, sublime e dolcissimo dell’Incarnazione».

†
Il Signore ha chiamato nel suo Regno di pace

12 novembre

Luisa Bassi

– mamma dell’oblata Donatella Maria Regina Bassi Bonadei –

★
18 novembre

Imelda Girolimetto 
– zia della nostra Madre Maria Grazia Girolimetto –

★
27 novembre

Giuseppa (Pina) Musarella ved. Misefari 
– mamma di sr. Maria Agata –

Per tutti offriamo e chiediamo la carità della preghiera di suffragio



45

SULLE ORME 

DEI SANTI

Ora lascia, o Signore, 
che il tuo servo vada in pace, 
perché i miei occhi 
hanno visto la tua salvezza:
luce per rivelarti alle genti
e gloria del tuo popolo, Israele

(Lc 2,29-32)

Una luce nella notte 
San Charbel (1828-1878)

Guardate a Lui e sarete raggianti

M. Anna Maria Cànopi osb

Nel maggio 1828, a Bqaakafra, il villaggio più alto del Liba-
no, nasceva Youssef  Makhlouf, quinto e ultimo figlio di Antoun 
Makhlouf  e di Brigitta Al-Chidiac. Un ambiente aspro, quasi 
inospitale – poche case arroccate sulla montagna e annerite dal 
fumo – ma tutto proteso al cielo e circondato da foreste, plasmò 
fin dall’infanzia il cuore del piccolo Youssef  che cresceva in seno 
alla sua famiglia respirando il Vangelo e vedendolo raffigurato 
nei gesti quotidiani dei suoi genitori. Nella sua memoria rimase 
certamente impressa la scena della mamma che, al suonare delle 
campane della domenica, correva in chiesa con la famiglia per 
onorare piamente il giorno del Signore. Soprattutto gli rimase im-
presso il giorno in cui il padre non rientrò a casa dal lavoro, per-
ché stroncato sulla strada del ritorno da una forte febbre che ebbe 
la meglio sul suo corpo già minato dalla malattia.



46

Rimasto orfano a soli tre anni, Youssef  fu educato dalla ma-
dre, dallo zio e dai fratelli, che non gli lasciarono mancare né il 
necessario per vivere, né l’istruzione. Tuttavia, il piccolo cresceva 
soprattutto guidato dal Maestro interiore, lo Spirito Santo. Come 
spiegare altrimenti la sua naturale attrazione per il silenzio e la 
preghiera? Ancora bambino, portando al pascolo le mucche insie-
me ai suoi coetanei, amava ritirarsi in una grotta – oggi chiamata 
la grotta dell’eremita – e rimanere a lungo in preghiera. E quando 
la mucca a lui affidata richiamava la sua attenzione, con il can-
dore e la semplicità dei piccoli, non esitava a dirle: «Aspetta che 
finisca di pregare, perché non posso parlare con te e con Dio allo 
stesso tempo! Lui ha la precedenza!». 

Il primato di Dio fu la nota unificante della sua vita. In piena 
giovinezza, l’amore di Dio portò Youssef  a lasciare la casa e i 
parenti, per entrare nel monastero di Nostra Signora di Maifouq, 
vincendo con indomita determinazione le tante resistenze oppo-
ste dalla madre, che infine gli disse: «Se decidi di rimanere, bada 
di diventare un buon monaco, altrimenti torna subito a casa!». 
«Farò come hai detto!» fu la promessa di Youssef. E la mantenne. 

Dopo il primo anno di noviziato, passò al monastero di San 
Marone ad Annaya, dove ricevette il nome di Charbel. Nel 1853 
pronunziò i voti, nel 1959 fu ordinato sacerdote. 

Per sedici anni visse in quel monastero scandendo la sua vita 
tra preghiera e lavoro. La celebrazione della Messa – pacata, com-
posta, intensa – era il fulcro della sua giornata. Il suo raccogli-
mento era esemplare: nel lavoro il ritmo della zappa si intrecciava 
con quello della preghiera. Povertà e penitenza erano il suo stile di 
vita. L’obbedienza era sacra e la viveva in modo così assoluto da 
apparire ingenuo, come quando non esitò a fare ore e ore di cam-
mino per raccogliere legna per il monastero, circondato da boschi! 
Ma così gli era stato detto – in uno scatto di impazienza – e non si 
inquietò quando, di ritorno, fu rimproverato per il ritardo… 



47

C’è allora da stupirsi se i suoi miracoli si moltiplicavano? La 
sua lampada – riempita per scherzo con acqua – rimase accesa nel 
cuore della notte, tra lo stupore di tutti. Fu, anzi, questo il mira-
colo che convinse il Superiore a permettere a Charbel di ritirarsi a 
vita eremitica, coronamento del suo desiderio di bambino.

Vi trascorrerà ventitré anni, uscendo solo per qualche missione 
specifica che gli verrà affidata per il bene delle anime, nei din-
torni. Ventitré anni di intensa preghiera, fino all’ultima Messa. 
Il 16 dicembre 1898, sale all’altare come Cristo al Calvario. Alla 
consacrazione, prende con fatica l’ostia nelle sue mani, consacra 
le Sante Specie, ma non può proseguire. Bisogna allora riaccom-
pagnarlo nella sua cella. Per otto giorni, egli ripete le parole della 
Messa che ha dovuto interrompere: «Padre della verità, ecco tuo 
Figlio morto per me…». È con queste parole, unite ai nomi bene-
detti di Gesù, di Maria e di Giuseppe, di Pietro e di Paolo, patroni 
del suo eremo, che lascia la terra per il Cielo nella beata notte del 
24 dicembre: la notte in cui nelle tenebre del mondo era venuta a 
rifulgere la luce di Cristo. La neve scendeva fitta e rendeva il pae-
saggio ancor più silenzioso e candido: natalizio.

Una luce misteriosa irradiò anche dal luogo della sepoltura di 
Charbel. Un liquido rossastro con poteri terapeutici cominciò a 
trasudare dal suo corpo rimasto intatto; le guarigioni e le conver-
sioni si moltiplicarono. Tutti – cristiani e musulmani, credenti e 
atei – erano misteriosamente raggiunti dal santo eremita. «Mi ri-
trovai in un mondo diverso, in cui vedevo una grande luce e perce-
pivo accanto a me una Presenza. Mi sono sentito piccolo nel mare 
di quella luce. Provavo pace, gioia e felicità. Non esistono parole 
per esprimere quello che provai». È la testimonianza di un razio-
nalissimo professore, scardinato nelle sue certezze. Egli portò, 
come segno di quel misterioso incontro con Dio, l’impronta della 
mano di Charbel che lo aveva strappato dalle tenebre di morte per 
portarlo all’incontro con Colui che è Luce e Amore: vita eterna.



48

Il silenzioso insegnamento di san Charbel

Visita e preghiera sulla tomba di san Charbel
Viaggio apostolico in Türkiye e Libano - 1º dicembre 2025

Santo Padre Leone XIV

Ringrazio il Superiore Generale per le sue parole e per l’ac-
coglienza in questo bel Monastero di Annaya. Anche la natura 
che circonda questa casa di preghiera ci attrae con la sua bellezza 
austera.

Rendo grazie a Dio che mi ha concesso di venire pellegrino 
alla tomba di san Charbel. I miei Predecessori – penso special-
mente a san Paolo VI, che lo ha beatificato e canonizzato – l’a-
vrebbero tanto desiderato.

Carissimi, che cosa ci insegna oggi san Charbel? Qual è l’e-
redità di quest’uomo che non scrisse nulla, che visse nascosto e 
taciturno, ma la cui fama si è diffusa nel mondo intero?

Vorrei riassumerla così: lo Spirito Santo lo ha plasmato, per-
ché a chi vive senza Dio insegnasse la preghiera, a chi vive nel 
rumore insegnasse il silenzio, a chi vive per apparire insegnasse la 
modestia, a chi cerca le ricchezze insegnasse la povertà. Sono tutti 
comportamenti contro-corrente, ma proprio per questo ne siamo 
attratti, come l’acqua fresca e pura per chi cammina in un deserto.

In particolare, a noi vescovi e ministri ordinati, san Charbel 
richiama le esigenze evangeliche della nostra vocazione. Ma la 
sua coerenza, tanto radicale quanto umile, è un messaggio per 
tutti i cristiani.

E poi c’è un altro aspetto che è decisivo: san Charbel non ha 
mai smesso di intercedere per noi presso il Padre Celeste, fonte di 
ogni bene e di ogni grazia. Già durante la sua vita terrena molti 
andavano da lui per ricevere dal Signore conforto, perdono, con-
siglio. Dopo la sua morte tutto questo si è moltiplicato ed è diven-



49

tato come un fiume di misericordia. Anche per questo, ogni 22 
del mese, ci sono migliaia di pellegrini che vengono qui da diversi 
Paesi per passare una giornata di preghiera e di ristoro dell’anima 
e del corpo.

Sorelle e fratelli, oggi vogliamo affidare all’intercessione di san 
Charbel le necessità della Chiesa, del Libano e del mondo intero. 

Per la Chiesa chiediamo comunione, unità: a partire dalle fa-
miglie, piccole chiese domestiche, e poi nelle comunità parroc-
chiali e diocesane, fino alla Chiesa universale. 

E per il mondo chiediamo pace. Specialmente la imploriamo 
per il Libano e per tutto il Levante. Ma sappiamo bene – e i santi 
ce lo ricordano – che non c’è pace senza conversione dei cuori. 
Perciò san Charbel ci aiuti a rivolgerci a Dio e a chiedere il dono 
della conversione per tutti noi.

Carissimi, come simbolo della luce che qui Dio ha acceso me-
diante san Charbel, ho portato in dono una lampada. Offrendo 
questa lampada affido alla protezione di san Charbel il Libano e il 
suo popolo, perché cammini sempre nella luce di Cristo.

Grazie a Dio per il dono di san Charbel! 
Grazie a voi, che ne custodite la memoria. 
Camminate nella luce del Signore!

Siate contemplativi!

Incontro con i giovani

Viaggio apostolico in Türkiye e Libano - 1º dicembre 2025

Carissimi giovani, che cos’è che più di qualsiasi cosa esprime 
la presenza di Dio nel mondo? L’amore, la carità! La carità parla 
un linguaggio universale, perché parla ad ogni cuore umano. Essa 
non è un ideale, ma una storia rivelata nella vita di Gesù e dei 
santi, che sono nostri compagni tra le prove della vita. Guardate 



50

in particolare a tanti giovani che, come voi, non si sono lasciati 
scoraggiare dalle ingiustizie e dalle contro-testimonianze ricevute, 
anche nella Chiesa, ma hanno provato a tracciare nuove strade, 
alla ricerca del Regno di Dio e della sua giustizia […]. 

Guardiamo ai tanti santi libanesi! Quale bellezza singolare è 
manifesta nella vita di santa Rafqua, che con forza e mitezza re-
sistette per anni al dolore della malattia! Quanti gesti di compas-
sione ha compiuto il beato Yakub El-Haddad, aiutando le persone 
più abbandonate e dimenticate da tutti!

Quale luce potente proviene dalla penombra in cui decise di 
ritirarsi san Charbel, lui che è divenuto uno dei simboli del Libano 
nel mondo! 

I suoi occhi sono raffigurati sempre chiusi, come per trattenere 
un mistero infinitamente più grande. Attraverso gli occhi di san 
Charbel, chiusi per vedere meglio Dio, noi continuiamo a cogliere 
con più chiarore la luce di Dio. È bellissimo il canto a lui dedica-
to: «O tu che dormi e i tuoi occhi sono luce per i nostri, sulle tue 
palpebre è fiorito un grano d’incenso». 

Cari giovani, anche sui vostri occhi brilli la luce divina e fiori-
sca l’incenso della preghiera. In un mondo di distrazioni e vanità, 
ogni giorno abbiate un tempo per chiudere gli occhi e per guarda-
re solo Dio. Egli, se a volte sembra essere silenzioso o assente, si 
rivela a chi lo cerca nel silenzio. Mentre vi impegnate nel fare il 
bene, vi chiedo di essere contemplativi come san Charbel: pregan-
do, leggendo la Sacra Scrittura, partecipando alla Santa Messa, 
sostando in adorazione. Papa Benedetto XVI diceva ai cristiani 
del Levante: «Vi invito a coltivare continuamente l’amicizia vera 
con Gesù attraverso la forza della preghiera».

Miei cari amici, tra tutti i santi e le sante risplende la Tutta San-
ta, Maria, Madre di Dio e Madre nostra. Com’è bello guardare a 
Gesù con gli occhi del cuore di Maria! 



51

PEREGRINANTES
IN SPEM

Maria e Giuseppe 
si recavano ogni anno 

a Gerusalemme…
(Lc 2,51)

La grazia del pellegrinaggio 

Caroline e Olivier Brault

Come si leggeva nella cronaca dell’ultimo numero del nostro foglio di 
collegamento, al termine della Liturgia Eucaristica di lunedì 1º settem-
bre, Caroline e Olivier Brault si sono accostati all’altare per ricevere la 
benedizione che dava inizio al loro pellegrinaggio giubilare, che li avrebbe 
condotti, passo dopo passo, dall’Isola ad Assisi e da Assisi a Roma. Al 
rientro con viva attenzione ascoltiamo il racconto della loro esperienza: 
ricca e arricchente. Per questo ne condividiamo i punti salienti.

Innanzitutto, vi vogliamo ringraziare di tutto il cuore per il 
vostro “supporto” che, in verità, è molto di più di un supporto. 
Grazie a voi, abbiamo viaggiato con il nome di Gesù, il nome di 
Maria, con tutta la schiera dei Santi, i nostri angeli, la protezione 
di san Giulio e anche della croce di san Benedetto, in collegamen-
to con voi, con le vostre preghiere… Così abbiamo fatto un pel-
legrinaggio magnifico e anche una esperienza di unità con voi, al 
di là della distanza, come un anticipo della Comunione dei Santi.

Olivier

Mentre iniziamo a rileggere la nostra esperienza, condividia-
mo con voi un po’ di ciò che abbiamo vissuto. Abbiamo voluto 
vivere un “tempo sospeso”: dato a Dio, lasciando la mano a Lui, 



52

anche ispirati da un testo di Teilhard de Chardin che era stato letto 
in agosto, qui, durante un’omelia: «Confidate nel lavoro lento di 
Dio. Siamo per natura impazienti di concludere ogni cosa senza 
ritardi. Vorremo saltare le fasi intermedie. Date a Nostro Signore 
il beneficio che sia la Sua mano a guidarvi». E così, siamo partiti

Allora, qual è stata la nostra esperienza del cammino?

Caroline

Abbiamo cercato, per quanto possibile, di evitare le strade per-
ché le auto sono fonte di pericolo e di tensione per chi cammina. 
Camminando sui sentieri, che sono molto numerosi nel vostro 
Paese, siamo stati immersi nel mirabile spettacolo dell’Italia, che 
ha paesaggi molto diversi, ma dappertutto è stupenda, bellissima.​ 

Abbiamo iniziato il cammino il 1º settembre, Giornata mon-
diale del Creato. Per cinquanta giorni ci siamo immersi nella 
contemplazione della bellezza del creato, anche quando il cammi-
no saliva: Verso l’alto! ci suggeriva allora san Piergiorgio Frassati, 
canonizzato da Papa Leone, sette giorni dopo la nostra partenza.

Camminare lentamente favorisce il silenzio. Abbiamo letto su 
un cartello appeso ad un’albero: «Se puoi cantare, accelera! Se 
non sai parlare, rallenta e taci!». Indovinate che abbiamo fatto? 
Abbiamo rallentato. Il ritmo lento ha reso possibile il nostro de-
siderio di un cammino contemplativo (non sportivo), meditativo 
(non turistico), dando spazio alla preghiera e accogliendo tutto 
ciò che Dio voleva donarci o dirci.

Dell’amore del Signore è piena la terra (Sal 33,5). L’abbiamo sen-
tito fortemente anche nei tanti incontri fatti lungo il cammino. La 
bontà del cuore umano è stata la fonte di numerosi momenti sem-
plici e belli. Li abbiamo portati tutti nei nostri zaini e quando sia-
mo arrivati alla mèta, abbiamo affidato tutte queste persone a san 
Francesco ad Assisi, e poi a Roma, attraversando la Porta Santa. 



53

Camminare ci ha messo in movimento, ci ha fatto lasciare le 
nostre abitudini e sicurezze. È una forma di spogliazione, che in-
coraggia la fiducia nella Provvidenza e riporta all’essenziale. Su 
piccola scala, è una “prova”: ci vuole sforzo che può essere sereno 
o difficile, a causa delle nostre debolezze, ma soprattutto a cau-
sa del necessario adattamento tra noi, che richiede un’attenzione 
sempre rinnovata, giorno dopo giorno. Non abbiamo ancora fini-
to di analizzare questa esperienza, ma è chiaro che per noi è stata 
il cuore di un grande avanzamento nel nostro amore coniugale.

A questo punto, prende la parola Olivier per sottolineare alcune “parole”, 
alcuni “frutti” del cammino.

Olivier

Innanzitutto, Pace. Siamo stati molto toccati dal fatto che PAX 
sia stata la prima parola scritta dalla Madre sul timbro della nostra 
credenziale e anche la prima parola trovata all’arrivo ad Assisi, 
scritta sul prato verde davanti alla Basilica superiore. Come per 
confermare l’essenza del disegno di Dio: Gloria a Dio nell’alto dei 
cieli e pace in terra agli uomini amati dal Signore (Lc 2,14).

Poi, Gioia. Al di là delle difficoltà, la gioia è stata grandissima 
lungo tutto il cammino. Per tante ragioni. Gioia, perché è stato un 
momento privilegiato di unione con Dio; gioia per viverlo tutti e 
due insieme con un’attenzione reciproca quotidiana; gioia per la 
premura di Dio per noi, che si è manifestata in tanti modi, anche 
con una piccola nuvola o un po’ d’aria quando faceva troppo cal-
do… Per questo, adesso vogliamo coltivare di più la gratitudine e 
la lode.

E ancora: Preghiera. Abbiamo sperimentato davvero che risolve 
ogni difficoltà, personale o comune; che restituisce pace, tenerez-
za ed entusiasmo; che porta Dio nella nostra vita in modo molto 
concreto. Quando i nostri figli erano piccoli, dicevamo loro: «Se 



54

le cose non vanno bene, ditelo»; e ovviamente pensavamo a noi, 
come genitori. Ecco, nella preghiera dobbiamo dire tutto a Gesù.

Abbiamo anche sperimentato che più viviamo la preghiera, più 
la desideriamo. La preghiera di intercessione apre i nostri cuori e 
ci libera dalla prigione che possiamo essere per noi stessi. 

E qui tocchiamo anche un momento molto particolare del no-
stro cammino. Quando, dopo Assisi, siamo giunti a Roma per 
dare al nostro pellegrinaggio un colore più giubilare, proprio in 
quel giorno in Piazza San Pietro abbiamo partecipato alla Mes-
sa celebrata dal Papa che commentava con autorità il brano del 
Vangelo domenicale, insistendo sulla necessità di pregare sempre, 
senza stancarsi mai (Lc 18,1): come non ci stanchiamo di respirare, 
così non stanchiamoci di pregare! La fede, infatti, si esprime nella 
preghiera e la preghiera autentica vive di fede.

Durante questo pellegrinaggio abbiamo vissuto molto di Fede, 
ringraziando Dio per questo dono, sperimentando la Provviden-
za, coltivando la fiducia, lottando contro l’impazienza… Abbia-
mo sperimentato che «nelle tue mani, Signore, è la nostra vita». 
E certamente, nelle mani di Dio, si sta molto bene. Ma abbiamo 
anche sentito i limiti della nostra fede. Preghiamo che Dio la au-
menti in noi, per avere il coraggio di perdere il “controllo” sulle 
cose, di fondarci meno su noi stessi e più su Dio.

Caroline

Come diceva Papa Francesco, «con Dio, nulla è impossibile»: il 
nostro cammino ci ha mostrato che ciò che sembrava impossibile 
si è rivelato possibile, passo dopo passo. Abbiamo ricevuto molti 
doni per andare avanti con un desiderio di trasformazione, con un 
maggiore ascolto, che si faccia accoglienza, servizio, dolcezza, e 
“vita insieme” in Dio, da Dio e per Dio. 

Possiamo chiedervi di ricordarci ancora nelle vostre preghiere?
Grazie!



55

ORA ET LABORA

Gesù scese con loro 
e venne a Nazaret 

e stava loro sottomesso (Lc 2,51).

Non è costui il figlio del falegname? 
(Mt 13,55)

Artigianato: 
quando il lavoro è festa 

L’avvicinarsi del Santo Natale 
richiama al cuore i ricordi più cari, 
l’atmosfera suggestiva dell’infan-
zia, colma di attesa e di stupore. 
Questo vale anche per quanto ri-
guarda l’infanzia della Comunità: 
i giorni poveri in cui bastava un 
nulla a far festa e ad accrescere la 
gioia. 

Suor Maria Gabriella era la più pronta ad accendersi d’entusia-
smo di fronte all’opera stessa delle sue mani. Tutto allora era oc-
casione per farle schiudere la bocca in un gran sorriso e mostrare 
quei suoi dentoni che la rendevano tanto simpatica. Dato che non 
avevamo pressoché nulla, se e quando l’ingegnosa sorella riusci-
va ad assemblare qualcosa, come una copertina per un libro o a 
costruire un portapenne, esplodeva l’entusiasmo. Questo diveniva 
contagioso soprattutto se si trattava di inventare qualche dolce… 
per i giorni di festa.

Una grande maestra di invenzioni artigianali era certamente 
suor Maria Antonia, che, d’intesa con il buon Giovanni falegna-
me, riusciva a ideare, assemblare e anche a farci collaudare nuovi 



56

mobili inchiodando assi e avanzi di legni trovati in una cantina-
deposito vicino alla porta d’ingresso del monastero. Nascevano 
così attaccapanni originali, sgabelli personalizzati e perfino scato-
le molto speciali. Bastava però che suor Maria Antonia prendesse 
in mano un ago da cucito perché con i pochi fili colorati – che 
man mano riuscivamo a racimolare o che uscivano misteriosa-
mente dall’inesauribile bagaglio di suor Eletta Maria – nascessero 
capolavori di bellezza. 

La sua arte – passata l’emergenza dei primi tempi – divenne 
poi il cuore pulsante del laboratorio di cucito per i paramenti sacri 
che tuttora brilla tra le nostre attività artigianali. 

Il miglior cliente in assoluto è sta-
to nientemeno che il Gesù Bambino 
di Praga (del Santuario di Arenzano) 
a cui hanno offerto un nuovo manto 
ricamato in oro. 

In quel laboratorio è di casa una 
bellezza silenziosa che nasce da cuori 
oranti a servizio della preghiera: ca-
sule, stole, piviali, tovaglie d’altare… 
Una fucina di bellezza che abbraccia 
tutti i tempi dell’anno liturgico e le 
età della vita a cominciare dalle vesti-
ne candide per il Battesimo.

All’artigianato vero e proprio sono riservate anche alcune stan-
ze di “Casa Gloria Dei” a cui approdano i più svariati materiali, 
apparentemente di scarto: pezzetti di legno, scampoli di stoffe, 
ritagli di cuoio o di pelle. Tutto si trasforma subendo una straordi-
naria metamorfosi. Sbalorditiva la bellezza che riesce a scoppiet-
tare, sempre nuova, dalla fantasiosa collaborazione delle sorelle 
che forse hanno negli occhi e nel cuore fontane di zampilli con un 
denominatore comune: inventare e far fiorire la bellezza. Sono i 



57

momenti in cui conforta sapere di essere in Cristo un corpo solo e 
che il dono di una appartiene a tutte. 

Anche questa creatività segue un orientamento liturgico.   

vare qualcosa di nuovo: dai biglietti adatti al tempo liturgico, per 
le circostanze di festa, alle corone per recitare il Rosario, ai brac-
cialetti che possono piacere anche ai più giovani… Insomma una 

Si cerca di fare in modo 
che anche nella portineria 
del monastero si possa tro-



58

varietà di komboskini, portachiavi ornati da frasi sapienziali, e 
numerosissimi altri oggetti e oggettini. Normali scatole di legno 
si trasformano in eleganti oggetti da regalo; compaiono borselli e 
borsellini di pelle rigorosamente cuciti a mano… 

Il momento saliente per ve-
dere come si dispiega la fanta-
sia delle sorelle è certamente la 
festa della Madre. Allora si può 
vedere un concentrato di inven-
tività che fa esclamare, per usare 
una celebre espressione: «Hanno 
davvero mani di fata!». Improv-
visamente si vedono comparire 

indumenti lavorati ai ferri, sciarpe e sciarpine multicolori, calzine 
da bebè che strappano tenerezza solo a guardarle. Spesso alcuni 
lavori vengono eseguiti anche negli in-
contri comunitari serali cercando, però, 
di fare in modo che rimanga la sorpresa 
per la Madre, visto che saranno presen-
tati nel giorno della sua festa. A rimane-
re sbalordite sono però anche le sorelle 
che scoprono spesso veri e propri talenti 
nascosti in chi, solitamente, si occupa di 
ben altre attività.

Uno dei più apprezzati lavori artigia-
nali è sicuramente la tessitura a mano. 
Anche in questo caso è bellissimo vede-
re come l’intreccio dei fili colorati possa 
comporsi – guidato da mani sapienti – 
in meravigliosi manufatti in genere usati 
per la liturgia come stole o stoloni.



59

Un’attività artigianale molto importante per noi e degna di 
essere tramandata è anche la legatoria. Monaci nostri fratelli ci 
hanno insegnato l’arte preziosa e… indispensabile di aggiustare 
i libri, soprattutto quelli di coro. Quotidianamente usati per ce-
lebrare la liturgia e passati a volte di generazione in generazione, 
hanno sovente bisogno di ritornare… in forma! Miracoli simili si 
impara a farli… amandoli.

Oltre all’attività specificamente artigianale, che si svolge anche 
a Casa Antica, si potrebbe intonare un canto a lode delle mani che 
sanno dipingere, schizzare vignette buffe per rallegrare le sorelle 
festeggiate o anche sbucciare velocemente le verdure o la frutta 
che si riversano copiosamente sui tavoli della dispensa o della cu-
cina di solito il giovedì pomeriggio, con un appello alla generosità 
di tutte. 

Insomma, il termine artigianato non ha confini se riguarda tut-
to ciò che è fatto con le mani… e abbraccia dal restauro dei tessili 
antichi fino ai ricami, e alla disposizione di fiori recisi che difficil-
mente mancano alla mensa per onorare la Madre o le sorelle nel 
giorno in cui si fa memoria del santo di cui portano il nome. 

Si può dire che in monastero, senza accorgersi, si interiorizza 
una dimensione di decoro e di bellezza che si manifesta poi ovun-
que e sempre. 

Anche il guardaroba è investito da questo amore per l’ordine. 
Con grande rapidità persino i panni sporchi vengono velocemente 
trasformati. Nel giro di poco tempo – pensando che noi siamo più 
di sessanta e che gli ospiti in monastero non mancano mai – ogni 
sorella può ritrovare la sua biancheria, nell’apposita casella, bene 
asciutta, piegata e ordinata. La fatica del mettere e togliere dalle 
lavatrici gli indumenti, la cura nel piegare tutto individuando la 
marchetta che indica a chi appartengono i capi attua una specie 
di magia: nella casa di Dio tutto è organizzato silenziosamente in 
modo che regnino ordine e pace. 



60

Servirsi a vicenda consentendo a ogni sorella di offrire il me-
glio delle proprie capacità concorre a rendere la vita insieme una 
festa. Per questo è indispensabile pregare. Ci aiuta l’anonimo me-
dievale che ha composto questa bella preghiera dell’artigiano che 
volentieri condividiamo. 

Insegnami, Signore, a fare buon uso 
del tempo che mi dài per lavorare,
ad impiegarlo bene senza sciuparne neppure un po’.
Insegnami a coniugare la sollecitudine con la calma,
la serenità con il fervore,
lo zelo con la pace.
Aiutami all’inizio dell’opera,
nel momento in cui sono più debole.
Aiutami nel cuore dell’attività,
perché non mi venga meno l’attenzione.
E soprattutto colma tu
i vuoti del mio lavoro.
Signore, in ogni opera delle mie mani
lascia una traccia della tua grazia
per parlare agli altri
e un mio difetto per parlare a me.
Mantieni viva in me la speranza della perfezione,
senza di che mi perderei d’animo.
Mantienimi nell’impotenza della perfezione,
senza di che mi perderei per orgoglio.
Signore, insegnami a pregare con le mie mani,
con le mie braccia e con tutte le mie forze.
Ricordami che l’opera delle mie mani ti appartiene 
e che a me spetta di restituirtela, 
donandola.



61

ANNO LITURGICO

Maria, da parte sua, 
custodiva tutte queste cose, 
meditandole nel suo cuore 

(Lc 2,19.51)

La Madre del Popolo Fedele

Dalla Nota dottrinale su alcuni titoli mariani riferiti alla cooperazio-
ne di Maria all’opera della salvezza (7 ottobre 2025)

del Dicastero per la Dottrina della fede

Rimandando il lettore all’approfondimento dell’intero documento, ne ri-
portiamo qui solo alcuni brani, che ci sembrano offrire un significativo 
aiuto spirituale a vivere il Mistero dell’Incarnazione.

Maria nel mistero di Cristo

Nel prologo del suo Vangelo, Luca avverte i lettori: «Poiché 
molti hanno cercato di raccontare con ordine gli avvenimenti che 
si sono compiuti in mezzo a noi, come ce li hanno trasmessi co-
loro che ne furono testimoni oculari fin da principio», anch’egli 
ha deciso «di fare ricerche accurate su ogni circostanza, fin dagli 
inizi» (Lc 1,1-3). 

Fra questi testimoni oculari risalta Maria, protagonista diretta 
del concepimento, della nascita e dell’infanzia del Signore Gesù. 
La medesima cosa si può dire dei racconti relativi alla Passione, 
quando stava «presso la croce di Gesù» (cf. Gv 19,25), e in attesa 
della Pentecoste, quando gli apostoli erano «in preghiera, insieme 
ad alcune donne e a Maria, la madre di Gesù» (At 1,14). 



62

Nel Vangelo di Luca, Maria è la nuova Figlia di Sion che riceve 
e trasmette la gioia della salvezza. In lei si adempiono le promesse 
che fecero saltare di gioia Giovanni Battista. 

Maria è la Vergine Madre che si inserisce nel mistero di Cristo 
attraverso l’Incarnazione. La sua maternità non è semplicemente 
biologica e passiva, ma è una maternità pienamente attiva che si 
unisce al mistero salvifico di Cristo come strumento amato dal 
Padre nel suo progetto di salvezza. 

Lei è la piena di grazia (Lc 1,28) che, senza frapporre ostacoli 
all’opera di Dio, ha detto: «Ecco la serva del Signore: avvenga di 
me secondo la tua parola» (Lc 1,38). 

Lei è la Madre che ha dato al mondo l’Autore della Redenzio-
ne e della grazia, che è rimasta ferma sotto la Croce, soffrendo 
insieme al Figlio, offrendo il dolore del suo cuore materno trafitto 
dalla spada. 

Lei è rimasta unita a Cristo dall’Incarnazione alla Croce e alla 
Risurrezione in un modo esclusivo e superiore a quanto potesse 
accadere a qualsiasi credente.

La maternità di Maria e della Chiesa

Lei è Madre. Questo è il titolo che ha ricevuto da Gesù, proprio 
nel momento della Croce. «I tuoi figli, tu sei Madre. […] Ha rice-
vuto il dono di essere Madre di Lui e il dovere di accompagnare 
noi come Madre, di essere nostra Madre» (Papa Francesco).

Generando fisicamente Cristo, a partire dalla sua libera e cre-
dente accettazione di questa missione, la Vergine ha generato nel-
la fede tutti i cristiani che sono membra del corpo mistico di Cri-
sto, vale a dire, ha generato il Cristo totale, capo e membra. 

È una maternità che nasce dal dono totale di sé e dalla chiama-
ta a farsi serva del mistero. In questa maternità di Maria è sintetiz-
zato tutto ciò che possiamo dire sulla maternità secondo la grazia 
e sul posto attuale di Maria nei confronti di tutta la Chiesa.



63

La maternità spirituale di Maria presenta alcune determinate 
caratteristiche. Essa trova il suo fondamento nel fatto che ella è 
Madre di Dio e prolunga la maternità verso i discepoli di Cristo e 
anche verso tutti gli esseri umani.

La Chiesa impara da Maria la propria maternità: nell’acco-
glienza della Parola di Dio che evangelizza, converte e annuncia 
Cristo; nel dono della vita sacramentale del Battesimo e dell’Eu-
caristia, e nell’educazione e formazione materna che aiuta i figli 
di Dio a nascere e a crescere.

Perciò si può dire che «la fecondità della Chiesa è la stessa 
fecondità di Maria; e si realizza nell’esistenza dei suoi membri 
nella misura in cui essi rivivono, “in piccolo”, ciò che ha vissuto 
la Madre, cioè amano secondo l’amore di Gesù».

Maria e il Popolo di Dio

Maria, che accolse nel suo ventre la forza dello Spirito Santo 
e fu Madre di Dio, diventa, per mezzo dello stesso Spirito, Madre 
della Chiesa. Per questa peculiare unione di maternità e di grazia, 
la sua preghiera per noi ha un valore e un’efficacia che non posso-
no essere paragonati a nessun’altra intercessione. 

In tal modo, continua l’atteggiamento di servizio e compas-
sione che ha mostrato alle nozze di Cana (cf. Gv 2,1-11) e ancora 
oggi continua a rivolgersi a Gesù per dirgli: «Non hanno più vino» 
(Gv 2,3). Per questo, il Popolo di Dio confida fermamente nella 
sua intercessione.

Vi sono costanti espressioni quotidiane della sua maternità 
nella vita di tutti i suoi figli. Anche quando non chiediamo la sua 
intercessione, lei si mostra vicina come Madre, per aiutarci a ri-
conoscere l’amore del Padre, a contemplare il dono salvifico di 
Cristo, ad accogliere l’azione santificante dello Spirito. 

Questa maternità di Maria nell’ordine della grazia implica, 
inoltre, che ciascun discepolo stabilisca con Maria «una relazione 



64

unica e irripetibile». San Giovanni Paolo II parlava di una «di-
mensione mariana della vita dei discepoli di Cristo», che si espri-
me come «risposta all’amore di una persona e, in concreto, all’a-
more della madre».

Maria è, per ogni cristiano, «colei che “ha creduto” per prima, 
e proprio con questa sua fede di sposa e di madre vuole agire su 
tutti coloro che a lei si affidano come figli». E lo fa con un affetto 
colmo di segni di vicinanza, che li aiuta a crescere nella loro vita 
spirituale. In questo rapporto di affetto e fiducia, lei, che è la piena 
di grazia, insegna a ogni cristiano a ricevere la grazia, a custodirla 
e a meditare sull’opera che Dio compie nella loro vita (cf. Lc 2,19).

Lei è la Madre credente che è divenuta Madre di tutti i credenti, 
e allo stesso tempo è la Madre della Chiesa evangelizzatrice, che ci 
accoglie così come Dio ha voluto convocarci, non solo come in-
dividui isolati, ma come Popolo che cammina. Lei è la Madre del 
Popolo fedele, che cammina in mezzo al suo popolo, mossa da una 
tenerezza premurosa, e si fa carico delle ansie e delle vicissitudini.

L’amore si ferma, contempla il mistero, gode in silenzio

Quando si avvicina a lei, il Popolo fedele diventa capace di 
leggere in quell’immagine materna tutti i misteri del Vangelo. Per-
ché, in quel volto materno vede riflesso il Signore che ci cerca, che 
viene incontro a noi con le braccia aperte, che si curva su di noi, 
che ci guarda con amore e che non ci condanna. 

Questo volto di donna canta il mistero dell’Incarnazione. 
In questo volto della Madre, trafitta dalla spada, il Popolo di 

Dio riconosce il mistero della Croce, e in questo volto, illuminato 
dalla luce pasquale, percepisce che Cristo è vivo. 

Per questo, in qualche modo la fede di Maria diventa incessan-
temente la fede del popolo di Dio in cammino.

Come sostenevano i Vescovi latinoamericani, i poveri «incon-
trano la tenerezza e l’amore di Dio nel volto di Maria».



65

Il Popolo semplice e povero sa che Maria non ha cessato di 
essere una di loro. È colei che, come ogni madre, ha portato suo fi-
glio in grembo, lo ha allattato, lo ha cresciuto amorevolmente con 
l’aiuto di san Giuseppe. È colei che canta al Dio che ha ricolmato 
di beni gli affamati, colei che soffre con gli sposi che sono rimasti 
senza vino per la loro festa, che sa correre a dare una mano alla 
cugina che ne ha bisogno (cf. Lc 1,39-40), che si lascia ferire, come 
trafitta da una spada a causa della storia del suo popolo; è colei 
che capisce che cosa significa essere un migrante o un esule (cf. 
Mt 2,13-15), e che sa cosa vuol dire essere disprezzati per apparte-
nere alla famiglia di un povero falegname (cf. Mc 6,3-4). 

I popoli sofferenti riconoscono Maria che cammina al loro 
fianco. E la vicinanza della Madre suscita una pietà mariana “po-
polare”, che riflette in ogni luogo della terra, con diverse espres-
sioni, la tenerezza paterna di Dio che raggiunge le viscere dei no-
stri popoli.

Madre del Popolo fedele, prega per noi

Voci dalla terra d’esilio
I libri di Ezechiele e Daniele
Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2025, 
pp. 256.

In un mondo che conosce il dramma 
delle migrazioni di popoli e dello smar-
rimento dei cuori, i profeti Ezechiele e 
Daniele offrono una parola di luce e di 
conforto, a sostenere le fatiche, ad illumi-
nare il cammino, a ricolmare di speranza. 
Il loro messaggio, riletto e attualizzato con 
semplice profondità da Madre Cànopi, di-
venta vivo per l’uomo d’oggi, raggiungen-
dolo nei suoi dubbi e nelle sue lontananze, 
nelle sue depressioni e nei suoi alti aneliti.



66

SPIGOLATURE

Gesù cresceva 
in sapienza, età e grazia 

davanti a Dio e agli uomini
(Lc 2,52) 

La nostra vita è tutta un’attesa di Dio, in ardore vivo, in vigilanza 
attenta, in silenzio sacro, in umiltà riverente (Divo Barsotti).

★

Esuli, in fondo alla solitudine,
vivendo in ascolto, 
sentinelle sulle frontiere del mondo, 
aspettiamo il ritorno di Cristo (Thomas Merton).

★

Io accoglierò il Dio dell’Avvento, il Dio della Parola, se, cammi-
nando in questa Parola, lascerò che essa abiti in me, affinché io 
stesso divenga il luogo dove la Parola è custodita e vissuta, come 
nel grembo verginale della Donna che ha detto “sì” al mistero 
dell’Incarnazione (Bruno Forte).

★

Siamo veramente cristiani e monaci continuando a vivere il mi-
stero del Natale, del Dio vivente con gli uomini, che si è esposto, 
sin dalla culla, alla strage degli innocenti. È in Cristo che scopria-
mo il senso profondo della nostra vita (Fratel Luc di Tibhirine).

★

È Natale ogni volta che permetti al Signore di rinascere 
per donarlo agli altri. 

È Natale ogni volta che sorridi a un fratello e gli tendi la mano 
(Santa Madre Teresa di Calcutta).



67

La vita di un uomo va di nascita in nascita. Nella nostra vita c’è 
sempre un figlio da mettere al mondo, il figlio di Dio che siamo. 
(Beato Christian de Chergé).

★

La parola Nessuno hai mai visto Dio è per noi come una ferita. Nes-
suno di noi ha mai visto Dio, eppure la sua presenza, il modo con 
cui il suo Amore ci tocca, dà senso alla nostra vita (Jean Corbon).

★

A Natale non celebriamo un ricordo, ma riscriviamo il sogno di 
Dio, che è un altro modo di abitare la terra. Senza mai più con-
flitti (Ermes Ronchi).

★

Iniziare il nuovo anno: facendo solo e sempre la tua volontà. Mi 
domandavo: che cosa mi capiterà? Spontanea mi è sgorgata den-
tro la risposta: sarà una sorpresa, un dono fatto da Te, Signore. Sì, 
perché il Padre mi ama come Gesù. E così è per tutti (Piero Coda).

★

La vita nascosta di Gesù fu vita di umiltà. Scese, per vivere la vita 
dei poveri. Scendesti con loro per vivere la loro povertà e la loro 
fatica. Più scenderò, più sarò con Gesù (san Charles de Foucauld).

★

I l silenzio è dentro di noi, ed è necessario farlo riemergere: nel si-
lenzio si ascoltano voci segrete, la voce del cuore (Eugenio Borgna)

★

Natale! Un sentiero di pace per incontrarci 
noi, poveri, con Lui, il Dio fatto Bambino, nato tra i poveri. 
Natale. Un sentiero di silenzio per udire la Parola d’amore 

(Madre Anna Maria Cànopi osb).



68

LETTURE 
CONSIGLIATE

Gesù si alzò a leggere… Aprì il ro-
tolo e trovò il passo: «Lo Spirito 
mi ha mandato a portare ai po-
veri il lieto annuncio» (Lc 4,16-18).

Luigi Maria Epicoco, La forza della mitezza. Un viaggio attraverso 
le pagine del Vangelo di Matteo, Rizzoli, Milano 2024, pp. 219.

Con l’inizio del nuovo Anno Liturgico (ciclo A), di domenica 
in domenica ci accompagnerà il Vangelo di Matteo. Il volume di 
Luigi Maria Epicoco ne rilegge alcuni brani salienti, che abbrac-
ciano nel loro insieme tutta la vita e l’insegnamento di Gesù. La 
loro lettura è illuminante sotto un duplice aspetto: per la ricchezza 
delle intuizioni che racchiude e per il modello che offre. Un libro 
che educa a leggere il Vangelo come Parola di Dio: come Parola 
davanti alla quale «lasciarci evangelizzare dal nostro semplice sta-
re dinanzi a essa»: una Parola che ci legge e ci invita a farci disce-
poli di Colui che è il Povero, il Mite, il Servo Sofferente, la Pace.

Anne Lécu, Perché portiate frutto, Editrice Queriniana, Brescia 
2025, pp. 207.

«Che cosa significa “portare frutto”? Di quale frutto stiamo 
parlando?…». Spinta da queste domande, che riguardano la fe-
condità stessa della vita, il suo senso e valore, l’Autrice ripercorre 
la Sacra Scrittura con attenzione e cura. Dalla benedizione inizia-
le di Dio: «Fruttificate!», il cammino si dispiega tra gli alberi e la 
vegetazione della Bibbia: viti, fichi, spighe… Cammin facendo, 
nascono nuove domande: quale relazione tra radice, seme, albero 
e frutto? Come riconoscere i frutti buoni? A chi offrirli? Riflessioni 
coinvolgenti, per coltivare bene quella terra che siamo noi stessi.



69

Christophe Henning - Thomas Georgeon, Fratel Luc di Tibhiri-
ne. Monaco, medico e martire, Libreria Editrice Vaticana, Città del 
Vaticano 2025, pp. 217.

Attraverso la splendida figura di fratel Luc – che ha sempre 
scelto per sé l’ultimo posto – è l’intera storia della comunità trap-
pista dell’Atlas che emerge in queste toccanti e coinvolgenti pagi-
ne. A trent’anni dal loro martirio, l’esempio dei nostri fratelli di 
Tibhirine ancor più ci rivela la fecondità di un amore vissuto fino 
alla fine. Nel travaglio di decisioni estreme cresce l’unità, la co-
munione, la solidarietà, la consapevolezza di “essere per gli altri”.

Raffaele Talmelli, «Bruciate i miei diari…». La vera storia della 
beata Maria Bolognesi, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2024, 
pp. 349.

Con stile limpido e profondità di penetrazione, unita a cono-
scenza diretta, Padre Talmelli ci presenta al vivo la figura della 
beata Maria Bolognesi. Donna della carità e del silenzio, che ben 
conosce il soffrire in corpo e spirito, ha un dono particolare da 
offrire oggi a noi, spesso turbati dalle tragedie della vita e della 
storia. Attraverso i suoi Diari, attentamente studiati dall’Autore, 
emerge una limpidezza di sguardo – uno sguardo “terapeutico” 
che nella più grande oscurità sa trovare tracce di bene e vie di luce.

Eugenio Borgna, Il fiume della vita. Una storia interiore, Feltrinel-
li, Milano 2020, pp. 189.

Rileggendo le Confessioni di sant’Agostino – e altri grandi clas-
sici di tutti i tempi – l’Autore, noto psichiatra di alta spiritua-
lità, ci offre in queste pagine una singolare “ricostruzione” 
delle esperienze della sua vita, dall’infanzia agli anni trascorsi 
nell’Ospedale Maggiore di Novara e oltre. Ne emerge la figura 
di una persona che sa ascoltare tutto e tutti, con immensa em-
patia. Un ascolto che arricchisce il lettore e lo invita a riflettere.



70

COMUNICAZIONI
Per ulteriori informazioni: 

Abbazia «Mater Ecclesiæ»:

tel. 0322 90324 - 90156
email: benedettineisolaportineria@gmail.com 

sito: www.benedettineisolasangiulio.org

Solennità del Santo Natale

Mercoledì 24 dicembre 

Ore	 16.30	 Primi Vespri di Natale

	 20.30	 Vigilie di Natale nella cappella del monastero

	 22.30	 Santa Messa nella Notte in Basilica

Giovedì 25 dicembre - Giorno di Natale

Tutte le celebrazioni si svolgono nella cappella del monastero

Ore	 7.00	 Lodi

	 9.00	 Terza

	 11.00	 Santa Messa del giorno

	 16.30	 Secondi Vespri

★

30-31 gennaio 2025		 Solennità di san Giulio, prete

Venerdì 30 gennaio

Ore 	 16.30	 Primi Vespri
		  Apertura della cripta e omaggio al Santo



71

Sabato 14 febbraio 2026

Professione Perpetua Solenne

Nella Basilica di San Giulio
alle ore 10.30

Sr. Maria Alberta Pirali

sarà per sempre consacrata a Dio nella vita monastica 
secondo la Regola di san Benedetto durante la 

Concelebrazione Eucaristica 
presieduta dal nostro vescovo 

Sua Ecc.za Mons. Franco Giulio Brambilla

Ringraziando Dio, chiediamo per lei la carità della preghiera 
che la accompagni a cantare con gioia  il suo “sì” definitivo.

Sabato 31 gennaio

Ore 	 10.30	 Solenne Concelebrazione Eucaristica

	 14.45	 Secondi Vespri 
		  con Adorazione Eucaristica

Avviso

Per il servizio dei motoscafisti rivolgersi a:

Percorso Orta-Isola 
usare questo numero di cellulare: 3336050288

Percorso Pella-Isola
Ilio Faro:	cell. 3703698973
email: navigazionepellalagodorta@gmail.com



72

Indice

Egli è la nostra Pace (M. M. Grazia Girolimetto) .  .  .  .  .  .  .  .  .          p.	 5

La parola del Santo Padre

Povertà: rivelazione d’amore  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . p.	 9

Alla scuola del nostro Santo Padre Benedetto

Il silenzio. Esperienza ascetica e mistica (M. Anna Maria Cànopi osb) .   . p.	 13

Alla scuola della Sapienza

Il vagito della nuova infanzia del mondo (san Pier Crisologo)  .  .  .  .  .  .       p.	 17

Vita monastica 
La vita nella luce di Cristo (Padre Giuseppe Ferro Garel) .   .   .   .   .   .   .   .   . p.	 21

La Pagina degli oblati

Una vita offerta in dono

Essere oblati nell’Italia del terzo millennio  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . p.	 29

Squarci di vita comunitaria (Abbazia Mater Ecclesiæ) .  .  .  .  .      p.	 35

Sulle orme dei santi 
Una luce nella notte (san Charbel Makhlouf)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               p.	 45

Giubileo 2025 Peregrinantes in spem

La grazia del pellegrinaggio (Caroline e Olivier Brault)  .  .  .  .  .  .  .  .  .          p.	 51

Ora et labora

Artigianato: quando il lavoro è festa  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . p.	 55

Anno Liturgico 
La Madre del Popolo Fedele (Dicastero per la Dottrina della fede) .  .  .  .     p.	 61

Spigolature  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . p.	 66

Letture consigliate  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         p.	 68

Comunicazioni .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             p.	 70






